

7 88

### ශුි ලංකා කලා මණ්ඩලය

# කලා සගරාව

#### සංස්කාරකවරු:

ආචාර්ය ඇස්. ජී. සමරසිංහ මහින්ද රැලපනාව රාජේන්දු බණ්ඩාර

இலங்கைக் கலைச் சபை கலைச் சஞ்சிகை

ஆசிரியர்கள்:

கலாநிதி எஸ். ஜீ. சமரசிங்ஹ திரு. மஹிந்த ரலபளுவ திரு. ராஜேந்த்ர பண்டார

# Arts Council of Sri Lanka Kala Magazine

#### **Editors:**

Dr. S.G. Samarasinghe Mahinda Ralapanawe Rajendra Bandara

51 **ද** වන කලාපය வது இதழ் Volume

1999 **ද** ජනවාර් **ஐன**வரி January

### ශී ලංකා කලා මණ්ඩලය

කේ. ජයතිලක (සභාපති) ආචාර්ය පුජ්‍ය මාපලගම විපුලසාර නායක ස්වාමින් වහන්සේ (උප සභාපති) ආචාර්ය ඇස්.ජි. සමරයිංහ මහින්ද රැළපනාව කලාසුරි අරුන්දති ශුී රංගනාදන් රාජේන්දු බණ්ඩාර (ලේකම්)

### இலங்கைக் கலைச் சபை

கே. ஜயதிலக (தலைவர்) கலாநிதி மாபலகம விபுலசார நாயக்க தேரோ (உபதலைவர்) கலாநிதி எஸ். ஜீ. சமரசிங்ஹ மஹிந்த ரலபஞவ கலாசூரி அருந்ததி ஸ்ரீ ரங்கநாதன் ராஜேந்த்ர பண்டார (செயலாளர்)

#### Arts Council of Sri Lanka

K. Jayatilake (President)
Ven. Dr. Mapalagama Vipulasara Nayaka Thero (Vice-President)
Dr. S. G. Samarasinghe
Mahinda Ralapanawe
Kalasoori Arunthathi Sri Ranganathan
Rajendra Bandara (Secretary)

#### පිටකවරය :

පෙළොන්නරුවේ වටදගේ දෙරටුපාලක රූපයක්. பொலனறுவ வடதாகே வாயிற்காவலர் சிலை Guard Stone from Watadage Polonnaruwa.

### පටුන

|    |                                              | පිටුව   |
|----|----------------------------------------------|---------|
|    |                                              |         |
| 1. | පුරාතන ලංකාවේ බිතුසිතුවම් කලාව හා            |         |
|    | සම්බන්ධිත තාක්ෂණික අංශය.                     | 5 - 19  |
|    | - එම්. සෝමතිලක                               |         |
| 2. | සදකඩ පහණ                                     | 20 - 24 |
|    | - මහාචාර්ය ඒ.ඩි.ටී.ඊ. පෙරේරා                 |         |
| 3. | මොරටු දෙවියෝ                                 | 25 - 28 |
|    | - සරත්වනුදු ජයකොඩි                           |         |
| 4. | බෞද්ධ කලාව කෙරෙහි ශීු ලංකාවේ දයකත්වය         | 29 - 33 |
|    | <ul><li>ආචාර්ය සද්ධාමංගල කරුණාරත්න</li></ul> |         |
| 5. | Sri Lankan Drama in                          |         |
|    | English: Metamorphosis through Migration     | 34 - 48 |
|    | - Prof. D.C.R.A. Goonetilleke                |         |



**යාපහුවේ නටඹුන්** 

# පුරාතන ලංකාවේ බිතුසිතුවම් කලාව හා සම්බන්ධිත තාක්ෂණික අංශය එම්.සෝමණිලක

සියවස් ගණනාවක් ඈත අතීතයකට දිවෙන ඉතිහාසයක් සහිත පැරණි ලාංකිකයින්ගේ විතු හිල්පය හා සෑබැදුණු තාක්ෂණික කුමයන් ගැන ලැබෙන තොරතුරුවල පුමාණය ඉතාමත්ම අඩු මට්ටමක පවති. එහෙයින් එම පැරණි අවධීන්හිදී පැවති තාක්ෂණික කුම ගැන කරුණු හැදැරීමද අද වන විට බෙහෙවින් අසීරු කටයුත්තක් වී තිබේ. එහෙත් පූර්ව නුතන අවධිය (දහඅටවැනි හා දහනව වැනි සියවස් පමන කාලය) හා සම්බන්ධිත තොරතුරුවල තත්ත්වය මීට මදක් වෙනස් ස්වරූපයක් උසුලයි. තත් අවධියෙහිදී පැවති බිතුසිතුවම් කලාව හා සම්බන්ධිත තාක්ෂණික අංශය ගැන සැලකියයුතු තරම් තොරතුරු පුමානයක් හමුවන බැවිනි. එහෙයින් එම අවධියට අයත් වන බිතුසිතුවම් කලාව හා සම්බන්ධිත තාක්ෂණික අංශයට පධාන තැනක් ලබාදෙමින් ඊට පෙර අවධින් දෙසටත් මදක් අවධානය යොමුකොට පැරණි ලාංකික බිතුසිතුවම් කලාව හා සම්බන්ධිත තාක්ෂණික අංශය ගැන කරුණු විමසීම මේ ලිපියෙහි මුලික අරමුණයි. එහෙත් එහිදී ශිල්පීනට අවශ් පසුබිම සකස්කර ගැනීම, ඔවුන්ගේ වදාම සංයෝග කුම තා වර්ණ පිළියෙලකර ගත් ආකාරය වැනි අංශ දෙසට පමණක් අවධානය යොමුකොට ඇති බවද චෙසෙසින් අවධාරනය කිරීමට සිදුවේ.

### පමුබිම සකස්කිරීම

සිගිරිය, හිදගල හා ගෝනගොල්ල වැනි තැන්වලින් පැහැදිලි වන පරිදි පැරණි අවධියෙහිදී සිටි සිත්ත්රුන් විසින් ගල් ගුහාවල ඇතුළත විත්තිවල පමණක් නොව ආවරණිත පර්වත පෘෂ්ඨවල පවා සිතුවම් ඇද ඇති බවක් පෙනෙන අතර මෙවැනි ආවරණීත ස්ථාන බොහෝ සැලකිල්ලෙන් තෝරාගෙන ඒවා සිතුවම් කිරීමට යෝගප වන පරිදි හොදින් සකස් කරගෙන තිබේ. මෙවැනි තැනක් විතු ඇඳීම සදහා තෝරාගත් විටක අන් සියල්ලටම පුථම අනාවරණිත පර්වත මුණතෙහි පහලට ගලා බසින වැසි ජලයෙන් තත් පර්වත පෘෂ්ඨය ආරක්ෂා කිරීමට සිදුවේ. මේ සදහා හරස් අතට විහිද යනසේ ලෙනට ඉහළින් දීර්ඝ කටාරම් පෙළක් කොටා ගනු ලැබේ. මෙයින් සිතුවම් අඳින ලද බදාමයෙහි පෘෂ්ඨය නිතරම වියලි ස්වරූපයකින් තබා ගැනීමට පැරණි සිත්තරුන් සමත් විණි. පසුව විෂම පර්වත පෘෂ්ඨය මදක් ඔප මට්ටම් කොට උල් සහිත යකඩයක ආධාරයෙන් එහි සියුම් සිදුරු පන්තියක් සකස් කරනු ලැබේ. ඒ මතුජිට යොදන ලද බදාම ස්ථරය ඉතා හොඳින් රළු ගල්තලය මත ස්ථිර ලෙසින් රැදී සිටීමට මෙසේ කළ බවක් පෙනේ. බොහෝච්ට මේ කටයුතු සියල්ලම පෙහේ දක්ෂ ගල් වඩුවකු අතින් සිදුවන්නට ඇතැයි සිතිය තැකිය.

මෙවැනි රඑ ගල් තලයක් මතට යොදන ලද බදාමය සකස්කරගත් ආකාරය පිලිබද අගනා විස්තරයක් 1940 ගණන්වලදී සිගිරි බිතුසිතුවම් සංරක්ෂණය කිරීම සදහා මෙහි පැමිණි සුපුකට ඉන්දීය පුරාවිදසා රසායනඥ බාන් බහදුර් මොහොමඩ් සානා උල්ලා විසින් එහි බදාම සංයෝග කුම ගැන ලබාගත හැකි වු තොරතුරු පිලිබඳව ගෙනහැර දක්වා තිබෙන විස්තරයෙන් සපයාගත හැකිය. ඒ අනුව "ඉහත සදහන් කරන ලද ආකාරයට සකස් කරන ලද පර්වත පෘෂ්ඨය මත ස්ථර තුනකින් යුක්ත බදාම තට්ටුවක් යොදා තිබේ. එගින් විසම රළු ගල්තලය මත මුලින්ම පැළැටි කෙදි හා දහයියාද අඩංගු රතු පැහැගත් දේශීය දියළු මැටි ස්ථරයක් යොදා ඇති අතර රක්ත වර්ණය ගෙන දිමට උදව් වන පෙරීක් ඔක්සයිඪිද සැලකියයුතු තරම් පුමාණයක් මේවායෙහි අඩංගුවී තිබේ. දෙවන ස්ථරය ලා කළු හෝ අළු පැහැයට ආසන්න බදාම සංයුතියකින් යුක්ත බව පෙනෙන අතර ඊට වැලි, මැට්, හුණු හා පැලෑට් කෙදී කොටසක්ද අඩංගු වේ. ඉතා පහසුවෙන් කුඩුකළ හැකි මේවායෙහි එතරම් ශක්තිමත් බවක්ද නොපෙනේ. සියයට 2.75ක පමණ හුණු පුමාණයක් හා සියයට 5ක පමණ වු කැල්සියම් කාබනේට් පුමාණයක්ද මෙහි අඩංගුවී තිබේ. මෙම බදාම ස්ථරය මුල් අවධියෙහිදි වෙහෙවින් ශක්තිමත් තත්වයක තිබෙන්නට ඇති නමුත් සියවස් ගණනාවක් මුළුල්ලෙහිම ස්වාභාවික පරිසරයෙහි බලපෑමට ලක් වූ හෙයින් අද පවත්නා දුර්වල මට්ටමට පත්වු බව සිතිය හැකිය. ඇතැම්වීට ගොම. ධානප වර්ග.,මැලියම් හා ඉට් වැනි ඇලෙන සුළු දුාවපද මේ සඳහා උපයෝගි කොට ගන්නට ඇතැයි සිතිය හැකි නමුත් විසංයෝජනය නිසා ඒවාද කල්යන විට කුමයයන් විනාශ වන්නට ඇතැයි අනුමාන කළ හැකිය. එ මතුපිට යොදා ඇති අවසන් තුනී ස්ථරය අගලකින් 1/8 ක් පමණ වන අතර එහි වැලි හා හුණු සියයට 17.5 ක පුමාණයක් අඩංගුවි පවති. එම බදමය මතුපට හොඳින් විතු ඇදීමට තැකි වන පරිදි හුණු ස්ථරයක් යොදා මැනවින<u>්</u> ඔප මට්ටම් කර තිබේ. මේ සංයුක්ත බදාමයෙහි සම්පූර්ණ ගණකම අගලකින් 3/8 සිට අගල දක්වා පර්වත පෘෂ්ඨයෙහි ආකෘතියට අනුව වෙනස් වේ.

මොහොමඩි සානා උල්ලා විසින් සීගිර බිතුසිතුවම් තලය සකස්කොට ඇති ආකාරය ගැන දක්වා ඇති ඉහත විස්තරය පුධාන මුලධර්ම හා ශිල්ප තුමය අතින් අනෙකුත් පැරණි අවධියට අයත් වන විතුසිතුවම් හමුවන ස්ථාන සමගත් හොදින් සැසදෙන බව පෙනේ. නිදසුන් ලෙස සිගිරයට මදක් ආසන්න අවධියකදී අදින ලද හිදගල බිතුසිතුවම් තලය සකස් කොට ඇත්තේද මීටම සමාන ආකාරයකටය <sup>2</sup> බදාම සංයෝජනයෙහිදී සිගිරිය හා හිදගල යන දෙතැන්හිදීම හුඹස් මැටුද භාවිතයට ගෙන ඇති බවක් පෙනෙන අතර වේයන්ගේ බේටය නිසා ඊට ඇලෙන සුළු ගුණයක්ද ලැබී තිබේ. තුලනාත්මක ලෙස බලන විට එම මතුපිට ස්ථරයෙහි පෘෂ්ඨය අනෙක් ස්ථරවලට වඩා මදක් රළුය. එ වඩාත් මුළු බදාම සංයුතියම දැඩි ශක්තිමත් බවකින් යුක්ත බවද පෙනේ. මෙලෙස යොදන ලද බදාමයෙහි ඇතුළතින් සෑදුණු කුඩා විවරයන් රැසක්ම ඇති බැවින් එම බදාමය තුළදී අභපන්තර වාත සංසරණයකටත් හොඳින් ඉඩකඩ සැලසේ. එයින් බදාමය වියලි යාමෙන් හා එ හේතු කොට ගෙන විනාශව් යාමෙන්ද වැලකේ. පැරණි සිත්තරුන් වීනින් ගල්කුළුණු වැනිදැහිදී සිතුවම් අදින විටදීත් ඒ මත ඉතා තුන<mark>ි</mark> බදාම ස්ථරයක් ආලේප කොට තිබේ. පොළොන්නරු ගල්විහාරයෙහි හා රුවන්වැලි දාගැබ අසලින් හමුවු බදාම ස්ථරයන් මේ සදහා හොදම නිදසුන් ලෙසට සැලකිය හැකිය. සියුම් වැලි මුසු හුණු බදාමයක් හා ඒ මත නැවත තුනි හුණු ස්ථරයක්ද යොදා තිබේ. එහෙත් එම සම්පූර්ණ බදාමයෙහිම . ගණකම අගල් භාගයකට වඩා වැඩි නොවේ.

පොළොන්නරුවෙහිදී ගඩොලින් තැනු බිත්තිවලට යොදා තිබෙන බදාමය මෙබදු ගල් කුළුණුවලදී හා පර්වතාශිතව යොදා තිබෙන බදාමයට වඩා තරමක් වෙනස් ආකාරයක් පෙන්වයි. එහි ගඩොල් මතුපිට යොදා ඇති පළමුවැනි ස්ථරය යෝගන තරමට ඇලෙන සේ මුසුකළ වැලි, මැටි හා හුණු කලවම් කොට තැනු බදාමයකින් යුක්තය. මේ සදහා භාවිතා කළ මැටි වර්ගය අළු පැහැති දීයළු නිධියකි. එම බදාමයෙහි ගණකම අගල් භාගයෙහි සිට හතරෙන් තුන දක්වා බිත්තියේ මතුපිට පෘෂ්ඨයෙහි ස්වරූපය අනුව වෙනස් වේ. ඊට ඉහළින් සියුම් ලෙස යොදන ලද තුනි හුණු

ස්ථරයක් ඇති අතර එහි මතුපිට හොඳීන් ඔපමට්ටම් කොට ඇත. එහෙත් දිඹුලාගලින් හමුවන බදාම සංයෝගය අනෙක් තැන්වලට වඩා තරමක් වෙනස් වේ. පර්වත පෘෂ්ඨයෙහිදී අගල් කාලක් පමණ ගණකමට හුණු අඩංගු නොවන වැලි සමග මුසුකළ රතු පැහැයට හුරු මැටී විශේෂයක් අතුරා තිබේ. එම බදාම හොඳීන් වියළි ගොස් ඇතත් එහි කිසිදු ඇලෙන සුඑ ගුණයක් පැවති බව නොපෙනේ. ඒ මතුපිට අගලකින් 1/16ක් පමණ වූ හුණු වැස්මක් යොදා ඇති නමුත් බොහෝ තැන්වලදී එම හුණු ස්ථරය මේවන විට හැලිගොසිනි ්.

ගල්ලෙන් හා පර්වතාශිත විතුසිතුවම් කලාවෙන් මදක් ඔව්වට ගිය පසුකාලින ශිල්ජින් පොළොන්නරු සමයෙහිදී මෙන් මේ සදහා බොහෝ දුරට ගොඩනැංචු විහාර ගෘහයන් රැ සක් භාවිතා කළ බව පෙනේ. දළ ලෙස කෝට්ටේ රාජධානි සමයට අයත්යැයි සැලකිය හැකි ගඩලාදෙණි විහාර ශිඛරයෙන් හමුවන වෙස්සන්තර ජාතකය නිරූජිත විතුාවලිය මේසඳහා හොද නිදසුනකි. ඒය ඇද ඇත්තේ වැලි හා මැටි මිශිත බදාමයක් මත වන අතර වැසි ජලය විහාරය තුළට ගලා එම නිසා එහි ඇතැම් තැන් මේ වන විට බෙහෙවින් සේදී ගොසිනි. නැතිනම් බීත්තිය හාත්පස බදාමයද විනාශ කරමින් පාසි බැදි තිබේ. මීන් අනතුරුව එළැඹෙන කාලපරිච්ජෙදයෙහිදී ව්හාර ගොඩනැංවීමේදී ඒවායෙහි ශක්තිමත් බව හා කල් පැවැත්ම ගැන දැක්වු අවධානය නිසාම සුවිශේෂී ආකාරයකට එම ගොඩනැගිලිවල බිත්ති සකස්කර ගැනීම කැපී පෙනෙන වැදගත් ලක්ෂණයකි. මේ කාර්යය සඳහා ඔවුන්ගල් ගඩොල් වැනි දුවපයන්ද ඉදගිට භාවිතයට ගෙන ඇතත් වඩා පුළුල් ලෙසට භාවිතා කොට ඇත්තේ වර්විවි ඩිත්ති කුමයම බව පෙනේ. ගුහා විහාරයකදී පවා ලෙන් ද්වාරය වැසෙන ලෙසට සකස් කළ විත්තිය නිම කොට ඇත්තේ මෙපරිද්දෙනි. එහෙත්සාමානු ගැම් ජනයා අතර පුවලිතව පවත්නා වර්ච්ච් බිත්ති කුමය වූ කලී

එක්තරා අන්දමක "නොදියුණු" ශිල්පි කුමයක ස්වරුපයක් පළ කරන නමුත් මෙකල විහාර ගෙවල විත්ති සැකසීමෙහිදී ඔවුහු සාමානස නිවෙස්වල විත්ති ගොඩනැගු කුමයටත් වඩා සැලකීලීමත් ආකාරයකට එම ශිල්ප කුමය භාවිතා කොට ඇති බවක් පෙනේ.

සාමානපයෙන් මෙවැනි වරවීවී බිත්තියක් ගෙඩනැගීමේදී පොළවෙහි ලම්බාකාර ලෙසට සිටුවන ලද කල් පවතින ශක්තිමත් ලී කනු පද්ධතියක තිරස් (හරස්) අතට ලී රැයක් තබා බැඳ ගැනීමෙන් ඒ සඳහා අවශන දළ දැව සැකිල්ලක් සාදා ගනු ලැබේ. එහෙත් එම දැව සැකිල්ල සාමානු ගෘහයක පවත්නා ඩිත්තිවලට වඩා තරමක් පුළුල් වූ අතර ඇතැම් වීට ඒවා අඩි දෙකක් හෝ දෙක හමාරක් හෝ එසේත් නොමැතිනම් ඊයත් වඩා පුළුල් කොට හෝ සාදා ගෙන තිබේ. මෙයින් පසුව අවශ්න පදමට තනාගත් වැලි හා මැට් මිශුණයකින් එම දළ දැව සැකිල්ල ඇතුළත තිස් අවකාශ නොසිටින සේ හොදින් පුරවා මේ විත්තිය සකස් කරගන්නා ලදී. මෙලෙස සෑදු කවුමැටි විත්තිය බොහෝ රළු විසම **පෘෂ්ඨ**යකින් යුක්ත එකක් වූ හෙයින් ඊට ජීවතීන්යෝදන ලද තවත් බදාමයකින් ඒ මතුපිට සිතුවම් ඇදීමට සුදුසු වන පරිදි හොදින් ඔප මට්ටම් කර ගැනිමටද සිදුවේ. මේ සදහාකැද වතුර සමග පදමට හලාගත් වැලි හා මැට ම්ශුණයක් ඔවුන් භාවිතා කොට තිබේ. පසුව ඒ මත කුරුම්බා ඇට්ට්, අරළු, කහට පොතු හා දීවුල් ලාටු යන දුවපයය සම පමණ ගෙන හොදින් වනෙහි ලා කොටා වතුර බඳුනකට දමා සතියක් පමණ පෙගෙන්නට හැර කිරිමැට් හා වැලි ම්ශුණයකට එම ජලය මුසුකොට හොඳින් අනා **බිත්ති පෘෂ්ඨය දෙපස මැනවින් කපරාරු කරලනි⁴**. **එගීන් ක**ටුමැට් ඩිත්තියෙහි වූ දළ දැව සැකිල්ල වැසී එහි විසම පෘෂ්ඨයද ඉවත් වේ. මීට පසුව වීත්ති හොඳින් වේලෙන්නට හැර "කොවා මකුල්" නම්න් හැදන්වෙන කිරිමැට් විශේෂය දිවුල් ලාටු සමග මුසුකොට ගෙන එම ඩිත්තියෙහි

ආලේපකරන ලදි. මෙසේ සකස් කරන ලද බිත්ති පෘෂ්ඨය මත පහසුවෙන් සිතුවම් ඇදීමට සුදුසු වන පරිදි. මටසිලිට් ඔපයක් ලබා ගැනීමට අවශ්න වුනු බැවින් තත් ආලේපය මත හක් ගෙඩියක් හෝ පුස් ඇටයක් වැන්නකින් කිහිප වරක්හෝදීන්ඔප දමනු ලැබේ.<sup>5</sup>)

මෙලෙස සිතුවම් ඇදීමට යොදාගත් භාවිතා කළ ඩත්ති පෘෂ්ඨ සකස් කිරීමේදී අනුගමනය කරන ලද තවත් ශිල්ප කුමයන් කිහිපයක්ම පැවති බවටද තොරතුරු හමුවේ, පුකට වීතු ශිල්පියෙකු වු එස්.ජි. වාල්ස් මහතා මා සමග විස්තර කළ පඊදි අමු කෙසෙල් ගෙඩ් වැනි තද කහට සහිත දුවපයක් සමග කපු පුළුන් වැනි දැයක් හොඳින් මිශුකොට සාදාගත් බදාමයක්ද මේ සදහා භාවිතා කොට ඇති අතර මහනුවර ගංගාරාම විහාර බිත්තියේ ඉහළ කෙළවරෙහිදී එවැනි මිශුණයකැයි සිතිය හැකි ආකාරයේ බදාමයක් ඔහුට දැකගත හැකි විණි. එහෙත් ඔහු ව්සින් දක්වන ලද එම සංයෝගයෙහි පවත්නා දෑ කවර දුවපදැයි යන්න විදුපාගාර පර්යෙෂණයකින් තොරව නිශ්චිතව ලෙස හඳුනාගත නොහැකි වන නමුත් චාල්ස් මහතාගේ අදහස නිවැරදි වියහැකි ඔව පාරම්පරික විතු හිල්පී පරම්පරාවන් විසින් මීට සමාන බදාම සංයෝග කුම තවමත් හොඳින් භාවිතා කරන බව පෙනියාමෙන් තහවුරු වේ. පැරණි සුපුකට විතු ශිල්ජි පරපුරක් වු නිලගම පරම්පරාවේ නූතන ශිල්පියෙකු වු ජීවන් නයිදේ මහතා විසින් සකස් කරන ලද පාරම්පරික බදාම සංයෝග කුම මිට එක් නිදසුනකි. හෙතෙම වැලි හා මැටි මිශුණයකට කපු පුළුන් , අරළු, කහට පොතු, කුරුම්බා ඇට්ට් හා පර ලෙල් යනාදිය තම්බා සකස්කරලත් "බදාම වතුර" නම්න් හදුන්වන මිශුණයකට මී පැණිද එකතු කොට විතු ඇඳීමට හා පිළිම තැනීමට සුදුසු බදාමයක් සකස්කර ගන්නා බ <sup>6</sup>

මීට අමතරව ආනන්ද කුමාරස්වාමී මහතාට මේ සියවස මුල් භාගයෙහිදී පමණ එස්.ඛි. මහවලතැන්න නම් පැරණි සාම්පුදායික ශිල්පියෙකුගෙන් ලැබුනු විස්තරයක ඇතුළත්ව තිබෙන බදාම සකස් කිරීම සඳහා සමකාලින ශීල්පින් විසින් අනුගමනය කරන ලද තවත් ශිල්පි කුමයක් මෙහි පහත දැක්වේ. ලපටි කුරුම්බා ලෙල්වල කෙඳ, අරළු, නුග. කහට, බෝ හා ගොඩපර යන ගස්වල පොතු සම සමව ගෙන කුඩා කැබළිවලට කපා ලී වංගෙඩියක දමා හොදින් කොටා එම මිශුණයෙන් රාත්තල් දහසකට වතුර ගැළුම් හතරක් පමණ එකතුකර භාජනයකට දමා පල්වනු පිණිස මසක පමණ කාලයක් තබන්න. මෙසේ සකස් කොටාගත් ජලයෙන් ගැළුමකට අරළු ගෙඩි සියයක් පමණ එකතු කොට ඉහත මිශුනය පෙරා බදාම හැනිමේදි දිය වෙනුවට භාවිතයට ගන්න<sup>... 7</sup>. ඇතැම් විට මෙවැනි තවත් සාම්පුදායික බදාම සංයෝග කුම ගණනාවක්ම තිවෙන්නට ඇතැයි සිතිය හැකි අතර කුමයෙන් එවා භාවිතයෙන් ඉවතට යාම නිසා අද වන විට මුළුමතින්ම පාහේ ඉවත්වී ගොස් ඇතැයිද සිතිය තැකිය.

වෙසෙසින්ම කි.ව. දහඅටවැනි හා දහනම වැනි සියවස්වලදී නිමකරන ලද බිතුසිතුවම් ශේෂවී තිබෙන සංයුතිය පිළිබදව කරන ලද විදපාගාර පර්යේෂණවලින්ද වැදගත් තොරතුරැ කිහිපයක්ම මේ වන විට හෙළිවි තිබේ. ඒ අනුව වීවිධ දුවපයන් රැසක් භාවිතා කොට ස්ථර කිහිපයක් ලෙසට ඒවා යොදා ගැනීමෙන් එකල අවශ්න පසුබිම සකස්කරගත් බව පෙනේ. දුඹුරු, අළු හෝ සුදු වැනි ලා පැහැති මැට් වර්ගයන් සමග වැලි හා කපු කැබළි හොඳින් මිශුකර සාදාගත් බදාමයක් මිලිමීටර් කිහිපයක ඝණ කමින් යුක්තව යෙදීමත් ඒ මත යොදන ලද **න**යි ඩොස් මැග්නෙසයි ට් (Hydrous Magnesite) අඩංගු සුදුපැහැ මැටි බදාමයක විතු ඇදිමත් මෙහිදී අනුගමනය කොට කිඹෙන සාමානපය ජිළිවෙලය <sup>8</sup>. මෙබදු ශිල්ප කුමයක් භාවිතා කොට සිතුවම් ඇද තිබෙන **හිදග**ල ව්හාරයෙහි පවත්නා බදාම සංයුතිය පිළිබදව

ඉතාලි ජාතිත රසායනඥයකු වූ ලුසියානෝ මරන්සි මහතා දක්වා ඇති විස්තරයක් දෙසට දෙක් අවධාන යොමු කිරීම මෙහිදී ඉතා වැදගත් විය හැකිය. නිශ්චිත ජිළිවෙලකට සකස් නොවූ විසම යට ස්ථරය මිලිමීටර 5ක් පමණ ඝණකමින් යුකතය. මේ සදහා දුඹුරු හා සුදු පැහැය ගත් වැලි මැට් මිශුණයක් කපු කෙදී හා ස්ථර මැලියමක් සමග යොදා තිබේ. දෙවන ස්ථරයෙහි හයිඩොස් මැග්නෙසයිට් අඩංගු සුදු පැහැ සංයෝගයක් ඇති අතර එහි සාමානන ඝණකම මිලිමීටර 2ක් පමණ වන බව පෙනේ. බිත්තිය මතුජිට ගැන්දක් වැන්නකින් මේ බදාමය සියුම් ලෙසආලේප කොට ඇත්

මේ අවධියෙහිදී විතු අදින ලද බොහෝ විහාර ගෙවල බ්ත්ති පෘෂ්ඨයන් මීට සමාන ආකාරයකින්ම නිමකොට ඇතත් ඒවායෙහි යොදන ලද බදාම ස්ථරයෙහි පුමාණයඇතැම්වීට ව්හාරයෙන් ව්හාරයට වෙනස්වූ බවක්ද පෙනේ. මේ තත්ත්වය නිසා ගංගාරාම විහාර ඩිත්තියෙහිදී මතුජිට යොදා ඇති මකුල් ආලේපය ඉතා සියුම් ස්ථරයක් ලෙසට ඇති නමුත් දෙගල්දොරුව හා සූර්යගොඩ වැනි තැන්වල ඇති බදාම ස්ථර ඊට වඩා තරමක් ඝණ කමින් යුක්ත බව පෙනේ. ගඩලාදෙණියේ හා ලංකාතිලකයෙහි ඇති බදාම ස්ථර මීටත් වඩා තරමක් ඝණකමකින් යුක්තව යොදා තිබේ. ඇතැම්විට ශිල්පි ගුරුකුලයන්හි පැවති තාක්ෂණික විධින් අතර තිබුණු විවිධත්වය, ශිල්පින්ගේ පෞද්ගලික රුවිය හා දීගු කාලයක් තිස්සේ එකම කටයුත්තක නියැලී සිටිමෙන් ලබාගත් විශේෂ පාගුණපය වැනි කරුණු රැසක් නියා මෙවැනි විවිධත්වයක් ඊට ලැබුනු බව සිතිය තැකිය.

එහෙත් ශිල්පිනට වැඩි අපහසුවකින් තොරව හුණු බදාමයක් සකස්කර ගැනීමට හැකියාව තිබියදීත් මෙසේ බොහෝ වෙහෙස මහන්සිව් විවිධ දුවප රැසක් යොදා ගෙන අළුතින් බදාම සංයෝගයක් සකස්කර ගෙන ඇත්තේ කුමන හේතුවක් නිසාදැයි යන්න ගැන දැන් මදක් කරුනු වීමයා බැලීමට සිදුවේ. ආනන්ද කුමාරස්වාම් වැනි ශේෂ්ඨ කලා ව්වාරකයින් පසුකාලින අවධියෙහිදි මෙලෙස හුණු බදාමයකින් නිමැවුණු බිත්ති පෘෂ්ඨ මත සිතුවම් ඇඳ නැතැයි විශ්වාස කොට ඇතත් <sup>10</sup>) එම කාලපරිච්ජේදය මුළුල්ලෙහිදීම විහාර විතු කර්මාන්තය සඳහා හුණු බදාමයක් භාවිතා කොට නැතැයි කීම නම් අසීරු බව පෙනේ. එම කාලපරිචිජෙදය තුළ ලියැවී ඇති වීවිධ පාථමික මුලාශු ගණනාවකදීම හුණු බදාමය භාවිතා කල බවට තොරතුරු කිහිපයක්ම හමුවන බැවිනි. මෙහිදී වෙසෙසින්ම රොබට් නොක්ස් හා ජෝන් ඬේව් විසින් "සාමානු ජනයාට හුණු භාවිතය තහනම් කර තිබුණු බැවින් කිසිදු ස්වදේශිකයෙක් හෝ ඒවා භවිතා කිරීමට නොපෙළඹුණි. ඒවා හුදෙක් රජුගේ හා විහාරාරාමවල පුයොජනය සදහා භාවිතා කිරීමට අවසර දී තිබුණි<sup>්11</sup>. යනුවෙන් ගෙනහැර දක්වන විස්තරද මදක් කිරීමට සි හි පත් සිදුවේ. කාලපර්ච්ජෙදයෙහිදීම රචිත ගුන්ථ ද්වයයක් ලෙසට සැලකෙන ගණදෙව් හැල්ලේ එන ව්ස්තරයකින් <sup>12</sup> හා **විධුර ජාතක** කාවපයෙහි එන පැදි කිහිපයකින්ද එපමණක් නොව තවත් එවැනිම සාහිතප මුලාශු ගණනාවකදීම සදහන් වන තොරතුරුවලට අනුවත් එකල විතු ඇඳිමේ කටයුතු සඳහා හුණු සහිත බදාමයක් යෙදු ඩිත්ති පෘෂ්ඨද භාවිතා කළ බව පෙනේ.

අනෙක් අතට සිතුවම් ඇදීම සදහා මෙලෙස හුණු බදාමයක් සහිත බිත්ති පෘෂ්ටයක් හාවිතා කිරීම පැරණි. ලාංකික සිත්තරුනට එතරම් අඑත් දෙයක්ද නොවේ. බෙහෙවින් පැරණි අවධ්යකට අයත් වෙතැයි සැලකෙන සිහිරී විතුවලදීත් 13 හිදගලින් හා රුවන්වැලි දාගැබ අසලින් හමුවූ පැරණි සිතුවම් කොටස්වලදීත්, පසු කලෙක මහියංගන ධාතුගර්හ සිතුවම්වලදීත් එමෙන්ම පොළොන්නරු සමයේදී නිමකළ විතුවලදීත් 14මවැනි හුණු බදාමයක් සහිත පෘෂ්ඨයත් හාවිතා කළ බව පෙනෙන බැවිනි. ඒපමණක් නොව පුරාවිදන දෙපාර්තමේන්තුවේ නුතන සංරක්ෂණ

කටයුතුවලදී පවා පැරණි බදාම සංයෝග කුම සමග සැසදෙන හුණු මිශිත බදාමයක් යොදාගනු ලබන අතර මේ සදහා අනගි නිදසුන් දෙකක් ගඩලාදෙණි හා හිදගල විහාර විත්තින්හි මෑත අවධියේදී යොදා තිබුණු පර්යේෂණ බදාම ආදර්ශයෙන්ගෙන් සපයාගත හැකිය.

එහෙත් හුණු බදාමක් සහිත වීත්තියකදී අදින ලද සිතුවමක් එතරම් දිගුකලක් යනතුරු හොදින් ආරක්ෂාව් නොපවතී, බදාම සංයුතියෙහි අඩංගු දුවයය අතර සිදුවන ස්වාභාවික පුතිකියාව මීට පුධානම හේතුව බව පෙනේ, බදාම හා සායම් වර්ග අතර සිදුවන එබඳු පතිකුියාවන් වැලැක්වීමට නම් උත්පේරණ (catalyst) නම්න් හඳුන්වනු ලබන දුවපයක් භාව්තා කළ යුතු වන අතර මෙරට විහාර විතු කර්මාන්තයෙහි නියැලී සිටි පැරණි සිත්තරුන් බොහෝ දෙනෙකුද මෙවැනි උත්පේරක ගැන කරුණු දැනසිට් බවක් පෙනේ ඔවුහු හුණු බදමය විතු අදිනු ලබන විහාර **බීත්තියකට යෙදීමට පෙර මෙවැනි උත්පේරක** දුවපය භාවිතයෙන් ඒවායෙහි පුතිකිුයාවන් සිදු කොට එම දුවනවල පැවති ගුණාත්මක බවද නොවෙනස්ව පවත්වා ගැනීමට සමත් වුහ. එ අනුව මෙවැනි හුණු බදාමයක් සකස්කර ගැනිමෙහිදී වඩාත්ම සුදුසු කුමය ලෙසට සඳහන් වන්නේ හුණුවැලි හා කහට පොතු යන දුවපයයන් දෙක ජලය සමග හොදින් මුසු කොට ගැනීමයි <sup>15</sup>. බොහෝ විට සියුම් වැලි තුනකට හුණු දෙකක් හෝ වැලි දෙකකට හුණු දෙකක් යන අනුපාතයෙන් හෝ මේවා ම්ශුකර ගැනිමට සිදුවේ. මෙවැනි බදාමයක් භාවිතා කිරීමට පෙර දින විස්සක පමණ කාලයක් හොඳින් තෙත් කොට තැබිය යුතු වන අතර ඒවා කිතුල් පැණි, කයිප්පු,කදුරු හා තල තෙල් වැනිදෑ සමග මුසුකොට ගැනිමටද සිදුවේ 16).එහෙත් මෙලෙස බදාමයකට යොදාගනු ලබන දුවපයන් අතර සිදුවිය හැකි පුතිකියා වලකන උත්පේරක ගැන ශිල්ජීන් හොදින් කරුණු දැන සිට් බවට තොරතුරු හමුවෙතත් ඔවුන් විතු

සහිත විත්ති පෘෂ්ඨයක් දිගු කාලයක් යනතුරු තොදින් ආරක්ෂාකර ගැනීමෙනි බලාපොරොත්තුවෙන් හුණු බදාමයකින් නිමැවුනු විත්තියක් මත විතු ඇදීමෙහි සිරිත එතරම් ලෙස භාවිතයට ගත් බවක් නොපෙනේ.

පුරාතන අවධියට අයත් වන බොහෝ විහාර ගෘගයන්හි පැවති ව්යන් තලයන්ද සිතුවම් ඇදීමට සුදුසු වන පරිදි සියුම් බදාම තට්ටුවක් යොදා හොදීන් පිළියෙල කොට ගෙන ඇති බවක් පෙනේ. වෙසෙසින්ම එවායින් ලෙන් විහාරවල පැවති ව්යත්තල සදහා හොදීන් ඇළෙන සුළු මැට් එකකට වැලි දෙක යන අනුපාතයෙන් සකස්කරගත් බදාමයකට කැද වතුරද මුසු කොට ගෙන කෙදී සහිත බුරුසුවකින් එය ගල් තලය මත කිහිප වරක් ආලේප කරන ලදී. ඉන් පසුව ඒමත සුඑ කිරමැටි ස්ථරයක් හා මකුල් තට්ටුවක්ද යෙදීමෙන් සිතවම් ඇදීමට සුදුසු වන පරිදි ව්යනෙහි පසුබිම සකස් කොට ගෙන තිබේ <sup>17</sup>. ඇතැම් ලෙන් විහාරවලදී මේ බදාමය ඉරිතලා ගැලවී වැටීම වලකනු ජිණිස හා චිතු ඇඳීමේ පහසුවද සැලකිල්ලට ගෙන එම බදමය මතුජිට කපුරෙදී කැබැල්ලක්ද අලවා තිබෙන බව දීටිය හැකිය. දෙගල්දොරු විහාරයෙහි ඇති වියන් විතුය මේ සඳහා හොඳම නිදසුනක් වන අතර එහි බරාදයෙහි තිබෙන ලෑලිවලින් නිම**කළ වියන්** තලයෙහි දැක්වෙන මල් මෝස්තරය ඇද ඇත්තේ මතුපිට අලවන ලද මෙවැනි කපු රෙද්දක් මත බව පනේ <sup>18.</sup>

#### වර්ණාලේපනය :-

බදාම සංගෝග තුම ගැන මෙන්ම පැරණිතම අවධියට අයත් වන සිතුවම් සදහා භාවිතයට ගත් සායම් වර්ග සකස් කොටගත් ආකාරය ගැනත් තොරතුරු හමුවන්නේ ඉතාමත්ම අඩුවශයෙනි. ඔවුන් භාවිතා කරන ලද වර්ණ සංඛනාව බෙහෙවින් සිමා සහිත වුණු අතර නිල්, කහ, රතු, කළු, සුදු, කොල හා නිල් යන අම්ශු වර්ණ කිහිපයට එහිදී පුධාන තැනක් හිමිව් තිබේ. මේ වර්ණය අතුරින් වෙසෙසින්ම පසුකාලයෙහිදී නිතර සුලභ ලෙස භාවිතා කොට ඇති බව පෙනෙන කහ පැහැය සකස් කරගෙන ඇති ආකාරය ගැන විමසන විටක "ඔවුන් භාවිතා කරන කහ වර්ණ හිරියල් හා ගොකටු බව මම නිසැකවම දනිම් යැයි ජෝන් ඩේව් දක්වා ඇති විස්තරයට ඉතාමත්ම වැදගත් තැනක් හිමිවේ 19. වර්නාලේපණ කටයුතුවලදී මෙවැනි දුවනයක් ශිල්පීන් විසින් භාවිතාකල බව තත් අවධියෙහිදීම ලියැවුනු දඹුළු පදවී සන්නසින්ද හොදීන් කහවුරු වන බව පෙනේ.

ගොකටු කිරිවලින් ලැබෙන පැහැයට බෙහෙවින් සමාන කහ පැහැයක් ති රියල් මඩහිරියල්වලින්ද ලබාගත හැකි වන නමුත් එහෙත් මේවා බහුල ලෙසම භාවිතා කොට ඇත්තේ ලි හෝ මැටි බඳුන් ජින්තාරු කිරීම වැනි බතුයිතුවම් කලාවෙන් බැහැර වෙනත් විතු ඇදීමේ කටයුතු සඳහාය <sup>20</sup>. මෙසේ හිරියල් (orpiment) හෝ මඩහරියල් භාවිතයට ගැනීම බෙහෙවින් රළු කටයුත්තක් වුවත් ගොකට යෙදීම යෝගුප වු තැනෙකදී පවා ඒ වෙනුවට තිරියල් හෝ මඩහිඊයල් යෙදීම බහුල විණි. ඇතැම්විට ගොකටු කිරි අවශ්ය තරම් ලබා ගැනිමට නොහැකිවීමෙන් මෙසේ වන්නට ඇතැයි සිතිය හැකිය.

කහ පැහැය සකස් කොටගත් තවත් ආකාරයක් පැවතුනි . ඇම්බැක්කේ දේ.සූ. මුහන්දීරමගෙන් ආනන්ද කුමාරස්වාමි මහතා ලබාගත් පැරණි වට්ටෝරුවක සදහන් වන පරිදි ගොකටු යුෂ හිරියල් හා රතු කහ සම සමව ගෙන ඊට පරණ කොහොල්ලෑද, එක්කොට දොරණ තෙලින් අඹරා ගත්වට කහ පැහැය සාදා ගත හැකිය <sup>21</sup>. එහෙත් පැරණි අධ්යෙහිදී පැවති බිතුසිතුවම් කලාව පිළබඳව කරන ලද විදනගාර පර්යේෂණවලින් හෙළිවූ කරුණු වලට අනුව නම් සිත්තරුන් කහ පැහැය සඳහා ආසනික් සල්ෆයිඩ් අඩංගු හිරියල් භාවිතා කොට තිබේ <sup>22</sup>.

පැරණි සිත්තරුන් විසින් නිතරම භාවිතා කරන ලද තවත් වර්ණයක් වූ කළු පැහැය සකස් කොටගත් ආකාරය වෙහෙවින් සිත්ගන්නා සුළය. පිරිසිදු වියලි කොහොල්ලෑ, කැකුණ තෙල් හා හල් දුම්මල යන ආදිය සමසමව ගෙන හොඳින් කොටා අඹරා කපු රෙදී පහන්කඩ සමග එකට මිශුකර පිරිසිදු මැටි බදුනකට දමා එවැනිම වූ තවත් මැටි බදුනකින් හොඳින් වසා මද ගින්නේ තබා උණු වෙන්නට හැර එම දුවස උණුවි උඩින් වසා ඇති බදුනෙහිදැල් ලෙස එකතු වූ විටදී එම දැල්වලින් ඔවුනට අවශන කළු පැහැය සකස්කර ගන්නා ලදී 23. මේ කළුපැහැය බොහෝ කල් පවත්නා එකක් වන අතර මෙහි ඇති අධික තෙල් සහිත බව නිසාම ඒවා තෙල් සායමින් දියකර ගන්නට ඇතැයිද සිතිය හැකිය.

කථ පැහැය සකස් කොටගත් තවත් ශිල්ප කුමයන් කිහිපයක්ම පැවතුණි. ඇම්බැක්කේ දේ.සු. මුහන්දීරම විසින් ආනන්ද කුමාරස්වාම් මහතාට සැපශු පැරණි වට්ටෝරුවක සඳහන් වන ආකාරයට බදල්ල කිරි, කැප්පෙට් ලාකඩ, හල්දම්මල හා කොහොල්ලෑ යන දුවපය සම සමව ගෙන අඹරා හොදින් උණුකර ගැනීමෙන් අවශපය කළු පැහැය නිපදවා ගත හැකිය <sup>24</sup>. මීට අමතරව පොල්කටු අගුරු දොරණ තෙලෙන් අඹරා ගැනීමද, පරණ කොහොල්ලෑ, පහන් දැලි හා පහන් කඩ යන දුවපය කිහිපය කැප්පෙටිය ලාටු සමග එකට උණුකර අඹරා ගැනීමද <sup>25</sup> යනුවෙන් කථ පැහැය සකස් කරගත හැකි කවත් කුම දෙකක් පැවතුනි . එසේ වතුදු වීදපගාර පර්යේෂණවලින් ගෙළිවී තිබෙන කරැණැවලට අනුව තත් අවධියෙහිදී විතුසිතුවම්වලට යොදා ගෙන ඇති කාල වර්ණයෙහි බහුල ලෙසට "කාබන්" අඩංගුව ඇති බව පෙනේ <sup>26</sup>.

කි.ව. දහනවවැනි සියවසේ මුල් භාගයයෙහිදී පමණ මෙරට ටික කලක් වාසය කළ ඉංගිසි ජාතික ජෝන් ඩේවී මහතා විස්තර කොට ඇති පරිදි එකල විතුසිතුවම් කලාව සඳහා අවශන

වුණු රතු පැහැය සාදගෙන ඇත්තේ සාදිලිංගම් හෙවත් රන්හිරියල්වලිනි <sup>27</sup>. මෙලෙස සාදිලංගම් හා හිරියල් වැනි දුවපයක් සමකාලීන චිතු කර්මාන්තය සඳහා භාවිතා කළ බව මේ අවධ්යටම අයත් වන වෙනත් මූලාශු කිහිපයකින්ද හොඳින් තහවුරු වේ. එයින් දඹුළු පදව් සන්නසෙහි එන "ගොකටු මකුල් දිවුල් ලාටු නිල් හිරියල් සාදිලිංගම් මෙකි සේ බොහෝ දේ ව්යදම් වෙමින් සිතුවම් කර්මාන්තද නිමවා......<sup>28</sup> යනුවෙන් විස්තර කොට දැක්වෙන පාඨයට මේ අතුරින් පුධාන තැනක් හිමිවේ <sup>29</sup> කි්රති ශී රාජ**සිංහ** රජුගේ කාලයට අයත් වන බව පෙනෙන මැදවල විහාර සන්නසෙහිද මේ ගැන කරුණු සදහන් වන අතර එහි " සත් ඊයන් දෙමාල් පිළිම ගෙයි දඬු කර්මාන්ත නිමවා ඉක්ඞිති චිතු කරමාන්තයට සිත්තරුන් ගෙන්වා,.....ආචාර්යවරුනට දුනමනා බත් බුලත් වරතිර ආදීය නොපිරිභෙලා දී ඉඹුල්, මකුල් ආදී වෛති විටියෙලත් ගෙන්වා සිතුවම් පටන්ගෙන.....ලංකාවෙන් සලභ ලෙසට හමුනොවන සාදිලිංගම් නැමති මෙම ඛනිජ දුවපය බොහෝ දුරට විදේශිය රටකින්ම ලබාගන්නට ඇතැයි ව්ශ්වාස කළ හැකිය. එයින් ආදීතම අවධිවලදී රෝම හා පර්සියන් වෙ**ළද** සබදතා නිසා මේවා ඔවුන්ගෙන් ලබාගන්නට ඇතැයි සිතිය හැකි වන අතර පසු කාලය වන විටදි මේවා ඉන්දියානු පුදේශවලින්ද ගෙන්වා ගන්නට ඇතැයි අනුමාන කළ හැකිය. එම බනිජය ඉතා සියුම් ලෙසට අඹරා දියකොට ගැනීමෙන් එකල අවශන වුණු රක්ත වර්ණය ඔවුන් සාදාගෙන තිබේ. එහෙත් ඩිතුසිතුවම් කර්මාන්තය සඳහා සාදිලිංගම් භාවිතයට ගනීම මෙලෙස පසු කාලයේදී සිට ඇරඹුණු ශිල්ප කුමයක් නම් නොවේ. බොහෝ ඇත අතිතයේදී සටම මේ විතු කලාව ස**ඳ**හා භාවිතා කළ බවට තොරතුරු හමුවන බැවිනි. දට්ඨගාමිණි රජුගේ කාලයෙහිදී ලෝහ පුාසාදය තැනිම පිළිබඳව කියැවෙන විස්තරයේදී රහතුන් අට නමක් විසින් දැහිගුලෙන් හෙවත් සාදිලිංගම්වලින් එහි සැලැස්මඅදින ලද

බවට සඳහන්කර ඇති මහාවංශයෙහි එන සඳහන මේ හා සම්බන්ධිත පැරණිතම තොරතුරුවලින් එකකි. <sup>30</sup> පොළානෙනරු සමයෙහිදී රචිත ගුන්ථයක් ලෙසට සැලකෙන ඩුත්සරණයෙහිද මේවා ගැන කරුණු සදහන් වෙන අතර එහි "රන් පහැ දෑ හිගුලෙන් ලියා තැබෙයි" යන විස්තරයට අනුව සදිලිංගම් හා ඒවායෙහි භවිතය ගැනද කෙට විස්තරයක් අසන්නට ලැබේ <sup>31</sup>. එමෙන්ම උඹදෙණි යුගයේදී රචිත ගුන්ථයකැයි සැලකෙන සද්ධර්මරත්නාවලියෙහිදිත් ්රන් පිළිමයක් හිගුල් රේඛා දෙන්නා සේ යන යෙදුමෙන් ස්වර්ණමය පුතිමාවක සාදිංගම්වලින් අඳින ලද රේඛාවක් ගැන ස**ද**ගන්වී තිබෙන බවක් පෙනේ <sup>32</sup>. එවැනි පැරණිතම අවධ්න්හිදිත් සිත්තර කටයුතු සඳහා සාදිලිංගම් භාවිතාකළ බව මේ විස්තරයෙන් හොඳින් තහවුරුවේ. එහෙත් සාදිලිංගම් භාවිතය රක්ත වර්ණය සකස්කර ගැනීමට අපයෝගි කොටගත් එකම ශිල්ප කුමය නම් නොවේ. ආනන්ද මහතා විසිවැනි සි යවස කු මාරස් වාමි මල්හාගයෙහිදී පමන ඇම්බැක්කේ ගුාමයෙහි පදිංචිව සිටි දක්ෂ කලා ශිල්ජියෙකු වු දේවසුරෙන්දු මුහන්දිරම් නැමැත්තකු ගෙන් ලබාගත් පැරණි වට්ටෝරුවකට අනුව "රත්මල් පොතු යුෂයෙන් සාදීලංගම් කකාරවා ගත්විටද රත් පැහැය ලැබේ<sup>ස්</sup> 33. එහෙත් සුපුකට විතු ශිල්පියෙකු වූ එස්. ජී. චාල්ස් මහතා මේ සඳහා රත්මල් කැකුළු යුෂයෙක් සාදිලිංගම් අඹරාගත යුතු බව විශ්වාස කොට තිබේ. මීට අමතරව ලංකාවේ විවිධ පුදේශවලින් ලැබෙන ගුරුගල් වැනි ස්වභාවික ඛනිජ දුවපවලිනුත් පැරණි අවධියෙහිදී සිටි සිත්තරුන් විසින් අවශුප රතු පැහැය සාදාගන්නට ඇතැයි සිතිය හැකිය . මේවායින් ඉතා සිත් ගන්නා සුළු පැරණි අවධියේ විතු සඳහා භාවිතා කළ රක්ත වර්ණයට බෙහෙවින් සමානත්වයක්ම දරන රතු පැහැයක් සාදාගත හැකිය. එහෙත් පුරතන ලංකාවේ විතු කලාව ගැන කරුණු හැදැරෑ ආචාර්ය නන්දදේව ව්පේසේකර මහතා එකල භාවිතා කරන ලද රතු පැහැය සකස්කරගත් ආකාරය ගැන තොරතුරු දක්වා ඇත්තේ මීට මඳක් වෙනස් ආකාරයකිනි. ඔහු විස්තර කරන පරිදි "රතු සායම පුභවය විසින් යකඩ මලය වූ අතර එය සාදිලිංගම් හෝ යකඩ ඔක්සයිඩ් වන්නට ඇත. පැරණි සම්පුදාය අනුව සායම් වර්ග සෑදිම සිත්තම් කලාව වෘත්තියක් ලෙස පුගුණ කරන ලද විතු ශිල්පී කුල අතුර තවමත් පවතී. ඔවුහු රතු පැහැය සිනබාර්-සාදිලිංගම්, යකඩ ඔක්සයිඩ්, ගුරුගල්, රුක් සායම්- කොස් හෝ පතති ගසෙන් ලබා ගන්නා ලදහ යනුවෙනි 34. බොහෝවිට මෙවැනි දුවයය අතුරින් සාදිලිංගම්වලින් ලැබුණ පැහැය ඉතා දිගු කලක් තිස්සේ නොවෙනස්ව පවත්නා තද රක්ත වර්ණයක් වූ අතර ගුරුගල්වලින් ලැබුණු රතු පැහැය මීට මදක් වෙනස් වූ ගුරු පැහැයට ආයන්න වර්ණයක් බව පෙනේ. එහෙත් ඇතැම් ගුරුගල්වලින්ද ඉතා තද රතු පැහැයක් ලැබුණු හෙයින් යටත් පිරිසෙයින් ඒවා රූප සටහන්වල බාහිර රේඛාකරණයේදී හෝ භාවිතා කරන්නට ඇතැයි දිතිය හැකිය <sup>35</sup>.

මීට අමතරව පුකට විතු ශිල්පියෙකුවු එස්.ජී. චාල්ස් මහතාගේ විශ්වාසයට අනුව රතු පැහැය සකස්කර ගැනීමට භාවිතා කළ හැකි අනගි රතු පැහැ මැටි වෙසෙසක් පොළොන්නරුවේ තිවංක පිළිම ගෙයි අවටින් හමුවේ. මහනුවර ගංගාරාමය අවට පිහිටි තැනිතලා භුමි භාගයෙහිදීත් එවැනීම මැටි විශේෂයක් හමුවන අතර සායම් ඇඹරීමට භාවිතා කළ පැරණි සාම්පුදායික ශිල්පි කුමයන්ට අනුව යමින් එවායින්ද විශිෂ්ඨ රතු පැහැයක් ලබාගැනීමට පුළුවන. මෙපරිද්දෙන් රතු පැහැය සකස්කරගත් වවිධ කුම ගණනාවක් ගැනම තොරතුරු සපයාගත හැකි වෙනත් පැරණි ලාංකික විතුසිතුවම් කලාව සදහා භාවිතා කොට ඇති වර්ණ ජිළිබඳව කරන ලද විදපාගාර පර්යේෂණවලින් හෙළිවී ඇති කරුණුවලට අනුව නම් කාර්යය සඳහා රතු තිරියල් හා සාදිලිංගම් යන දුවපය භාවිතාකර ඇති බව හොඳින් තුහුවුරුව් තුබේ <sup>36</sup>.

අනුරාධපුර හා පොළොන්නරු යුගවලදී මෙන්ම පසුකාලීන අවධ්යට අයත් බිතුසිතුවම්වලදීත් නිල්පාට භාවිතා කොට ඇත්තේ ඉතාමත්ම අඩු වශයෙන් බව පෙනේ. මේ තත්ත්වය නිසා වෙසෙසින්ම දහඅටවැනි සියවසෙහිදී පමණ අදින ලද විතුවලදී පවා නිල්පාට දක්නට ලැබෙන්නේ ඉතාමත් කලාතුරකිනි. එහෙත් මෙලෙස ව්රල ලෙසට හෝ භාවිතා කළ නිල් පැහැය මෙකල සකස් කොට ගෙන ඇත්තේ ඉතා සිමිත ලෙසට වැඩුණු නිල් අවරිය නම් ශාඛයෙන් ලබාගන්නා ලද යුෂයෙනි. "අවරිය මිශුණයක් වු ඔවුන්ගේ නිලට පස් වැනි දේ මුසුව පවතී යැයි ජෝන් බේවී දක්වන විස්තරයෙන් මේ බව හොදන් තුහුවුරු වේ <sup>37</sup>. මීට අමතරව නිල් පැහැය සකස් කොටුගත් තවත් ආකාරයන් කිහිපයක් පැවති බවටද තොරතුරු හමුවේ. ආනන්ද කුමාරස්වාම් මහතාට ඇම්බැක්කේ දේ.සු. මුහන්දීරම විසින් සැපයු පැරණි වට්ටෝරුවක එන විස්තරයකට අනුව මුහුදු වැලි ගෙන බැද හලා අවශ්න තැන්වල ගා දිවිදළින් ඔප් නැගු විට නිල් පැහැය ලැබේ <sup>38</sup>. එස්. ජී. චාල්ස් මහතා කියන පරිදි මුහුදු වැලි කබලෙන් බැද ඊට අරක්කු, දීවුල් මැලියම් හෝ පරණ කොහොල්ලෑ එකතුකොට අඹරා ගැනීමෙන්ද නිල් පැහැය සකස් කෙටගත හැකිය<sup>39</sup>. එහෙත් මෙවැනි කුමවේදයකට අනුව සකස් කරගත් වර්ණායක් ඩිතුසිතුවම් අඳිමේහිදී යොදාගත් බව නම් මදක් සැක සහිත කරුණකි.. විතුයක් වර්ණාලේපනය කිරීම රළු කටයුත්තක් නොව ඉතා සියුම් කටයුත්තක්ම වන බැවිනි.

සිගිරිය වැනි කලාතුරකින් හමුවන තැනක හැරුණ විට පසුකාලින අවධියට අයත් වන බිතුසිතුවම්වලදී කොළ පැහැයත් බොහෝ අඩුවෙන් භාවිතා කළ බවක් පෙනේ. ඉතා විරල ලෙසට යොදන ලද එම පැහැය නිල් හා කහ යන වර්ණ සංයෝගයෙන් සැදිණි <sup>40</sup>. එහෙත් ඉහත සඳහන් කළ පරිදී එකල නිල් පැහැය පවා භාවිතා කිරීම ඉතා විරල මට්ටමක පැවති බැවින් නිල් හා කහ වර්ණ මුසුකොට ගැනීමෙන් සකස්කරගත් කොල පැහැයද බොහෝ අඩුවෙන් භාවිතා කළ වර්ණයක් බව හොඳින් පැහැදිලි කොට ගත හැකිය.

පැරණි ලාංකික විතුසිතුවම් කලාව සදහා ඉතා සුලහ ලෙසට සුදු පැහැයද යොදාගෙන ඇති අතර "රටහුණු තත්වයට බොහෝ ආසන්න කාවනේට් ඔෆ් ගයිම් හා කාවනේට් මැග්නිසියා මිශුණයක් වු දේශිය බනිජ දුවපයකින් මේවා සාදාගත් බවට ජෝන් ඩේවී ගෙනහැර දක්වා තිබෙන විස්තරය මේ පැහැය සකස්කරගුත් ආකාරය ගැන වීමසන්නෙකුට ඉතා වැදගත් වේ <sup>41.</sup> මේ ගැන සව්ස්තරව කරුණු ගෙනහැර දක්වන ඔහු "දේශීය මැග්නිසීයා කාබනේට් හෙවත් මකුළු නම් බොහෝ දුර්ලභ බනිජ වර්ගයක් මතුරට නිමිනයෙහි වෙඩි ලුණු ලෙනක ඩොලමයිට් සමග තිඞ් සොයාගත හැකි වු බවත් , එම වර්ගයෙහි විශිෂ්ඨතම ආදර්ශ හිම මෙන් සුදු වයනයෙන් මැටි වැනි අතගෑවිට රඑ, සුවදින්ද තොර, තෙත් දීමෙහි නොඇලවෙන වනිජ විශේෂයක් බවත්" විස්තර කොට තිබේ. ඔහු විසින් පරික්ෂා කරන ලද ආදර්ශයෙහි සංයුතියට අනුව මේවායෙහි සියයට අසු හයක මැග්නීසියා කාවනේට්ද, තවත් සියයට පහක ජලයද, අනෙක් ඉතිරි සියයට නවයේදී සිලිකාද අඩංගු වී තිබෙන බව විස්තර කොට ඇති හෙතෙම බොහෝවීට එම<sup>ු</sup>ඛනිජය <u>යාබද පෙදෙස්වල විසු වැසියන් විසින්</u> විතාරවල ගෑම ජිණිස පුරාණයෙහි සිටම භාවිතා කළ බව සදහන් කිරීමටත් උනන්දුවී තිබේ <sup>42</sup>. මෙසේ විහාරාරාම සඳහා මකුළු භාවිතා කළ බව කීර්ති ශූී රජසිංහ රජුගේ කාලයට අයත් වන මැදවල විහාර සන්නසෙහිද සදහන් වන අතර සමකාලීන අවධියකට අයත් වන දඹුළු පදවි සන්නසෙහිදීත් එකල චිතු කර්මාන්ත කටයුතු සදහා මකුළු භාවිතා කළ බවට කරුණු සදහන්වී තිබේ <sup>43</sup>.

සාම්පුදායික ජිළිගැනිමට අනුව දහඅටවැනි සියවස පමණ කාලයෙහිදී නිමකළ සියළම බිතුසිතුවම් සඳහා හවිතා කළ මකුල් ලබාගෙන ඇත්තේ එකම ස්ථානයකිනි . ඉහත සඳහන් කළ මධුපම පළාතේ මතුරටට යාබද වැටැක්ගම නම් ගමෙහි පිහිටි මකුල් ගල්ලෙනෙහි තිබෙන මකුළු නිධ්යකින් මේවා ලබාගෙන තිබේ. එම මකුළු මැට හොඳින් දියකර පෙරා වේලා ගැනීමෙන්`මේ අවධිමග් සිත්තරැනට අවශා සුදු පැහැය සකස්කරගත් අතර වලං මැටි ලැබෙන බොහෝ පුදේශවලින්ද මේවා ලබාගත හැකිය. මේ අවධියෙහිදී බිතුසිතුවම් සඳහා මකුල් භාවිතා කොට ඇති බව වීදපාගාර පර්යෙෂණවලින්ද හොඳින් තහවුරුවී ඇති අතර මේවා හයිඩොස් මැග්නෙසයිට් (Hydrous Megnsite ) නම් මූල දුවපය අඩංගු මැටි වෙසෙසක් ලෙසට හදුනාගෙන කිබේ 44. එහෙත් එල්.ටී. ජි. මංජු ශී මහතා කියන පරිදි මේ අවධියෙහිදී වෙලි කටුවලින් ජිළිස්සු තුණු හෙවත් වැරට් හුණුද සදු පැහැය සකස්කර ගැනීම සදහා භාවිතයට ගෙන තිබේ <sup>45</sup>. සමහරවිට මතුරට පුදේශයෙන් මකුල් ලබාගැනීම තරමක් දුෂ්කරවු පහතරට පුදේශවලදී මෙලස බෙලි කටු හුණු භාවිතා කරන්නට ඇතැයි සිතිය හැකිය.

මෙතෙක් දැක්වු විස්තරවලට අනුව පැරණි අවධියෙහිදී භාවිතා කළ වර්ණ සියල්ලම පාහේ විවිධ බනිජ දුවපවලින් හා සුලහ වෘක්ෂ ලතාදියෙන් සාදාගෙන ඇති බව හොඳින් පැහැදිලි වේ . එහෙත් ඉතා අනර්ඝ තත්වයෙහි පැහැය නොවෙනස්ව් පවත්නා විශිෂ්ඨ මට්ටමෙහි සායම් ලබාගැනීමට නම් ඔවුන් භාවිතා කරනු ලබන අමුදුවපය ඉතා පරෙස් සමින් හා හොඳ උනන්දුකේන් යුතුව දිගු කලක් තිස්සේ අඹරා ගැනීමට සිදුවේ. සමහර විටක එම කාලය මාසයක් පමණ දීර්ඝ එකක් වියහැකි වන අතර මේ කාර්යය සඳහා සායම් වර්ග ජලය සමග මුසුකොට ගෙන ගල් තලයක හෝ ගල් වංගෙඩියක දමා ඉතා සියුම් හා මුදු මොලොක් වනතුරු හොඳින් ඇඹරීම සිදුකළ යුතුය . මේ කාර්යය සදහා භාවිතා කළ ඉතා අනර්ඝ තත්වයෙහි සායම් ඇඹර්ම් ගල් කට්ටලයක් තවමත් මහනුවර ගංගාරාම විහාර භුමියෙහි දක්නට ඇති අතර පැරණි කුරහන් ශුමියෙහි දක්නට ඇති අතර පැරණි කුරහන් ශුමියාකාර්ත්වයට සමාන වන එහි සායම් හොදින් ඇඹර්යාමට යොදා තිබෙන කාර්මික උපකුම බෙහෙවින් සිත් ගන්නා සුඑමට්ටමක පවති. බොහෝවිට මෙවැනි සායම් ඇඹර්ම සිදුකළේ ගුරුවරයාගේ උපදෙස්වලට අනුව ආධුනිකයින් පර්සක් විසින් බව සිතිය හැකිය . මේ නිසා දක්ෂ ශිල්පීන් වන විට ඔවුහු වර්ණ පිළිබඳව හොද දැනීමක් ලබාගත් කාර්මිකයින් පිරිසක්ද වූහ.

මෙසේ වෙහෙස මහන්සිවී අඹරාගත් සායම් වර්ග ඉතා හොඳින් සිතුවමට කාවැදී දිගු කලක් යන තුරු ආරක්ෂාවී පැවතීමට නම් ඒවා දිවුල් ලාටු, ගොකටු මැලියම් හෝ කජු මැලියම් වැනි තදින් ඇලෙන සුළු දුවනයක් ලාටු වර්ගයක් සමග මුසුකොට ගැනීමටද සිදුවේ 46. මෙලෙස දිවුල්ලාටු වැනි මැලියමක් සමග වර්ණ මුසු කරගැනීමේ තාක්ෂණය සැලකියයුතු පැරණි අවධියක් තෙක් දීවෙන එකක් වන අතර මහනුවර සමයට පමණක් සීමාවු දෙයක් නොවේ. "දීවුල් ලාටු මුසු වයිති තරව වැදගන්නා සේ යනුවෙන් පූජාවලියෙහි සදහන්වී තිබෙන විස්තර පාඨයට අනුව දඹදෙණි සමයෙහිදී පවා මෙවැනි දුවපයක් සායම් සමග යෙදු බවට සාක්ෂි හමුවේ <sup>47</sup>. එහෙත් එස්. ජි. වාල්ස් මහතාගේ අදහසට අනුව නම් වර්ණ සැදීමට උපයෝගී කොට ගන්නා මෙබඳු දුවපය තියුම් ලෙසට ඇඹරීමෙහිදී ඒවා කොහොල්ලෑ . කැප්පෙටිය ලාටු හෝ දොරණ තෙල් වැනි දැයක් සමග මිශුකරගත් අතර ඉතා පුරණයෙහිදී පමණක් ඒ චෙනුවට කහට වතුර භාවිතා කොට තිබේ . මේ ව්ස්තරයෙන් පැහැදීල් වන පරිදි පැරණි විතු කලාව හා සම්බන්ධිත වර්ණලේපන කුමයෙතිදී ලාටු වග මුසු ජලයෙන් සායම් දියකර ගැනීම හා ඒවා තෙල් වර්ගවලින් මුසු කොට

ගැනිම යනුවෙන් පධාණ කුම දෙකක් පැවතුණු බව පෙනේ. මෙයින් දිවුල් ලාටු වැනි දැයක් සමග සායම් දියකොට ගැනීම වඩා උචිත කුමය වුවත් මේ කාර්යය සඳහා දොරණ තෙල්ද ඉඳහිට භාවිතා කොට තිබේ <sup>48</sup>. මේ නිසා බොහෝවිට විහාර ගෘහාහපයන්තරයෙහි තිබෙන විතුවලට භාවිතා කළ සායම් වර්ග ජලයෙන්ද ජිටත බිත්තිවල තබෙන විතු සඳහා යොදාගත් සායම් වර්ග දොරණ තෙලින්ද දියකරගතත් බව සිතිය හැකිය.

එසේ වතුදු ජෝන් ඩේව් කියා ඇති පරිදි "සිහළුන් තෙල් සායම් විතු ගැන කිසිවක් නොදුත්තේය" 50.'එහෙත් ඔහුගේ එම තීරණය එතරම් විශ්වසනීය පුකාශණයක් නොාවන බව පැහැදීලි වන්නේ මේ අවධියෙහිදී භාවිතා කළ සායම් වර්ග පැලැටී යුෂ හෝ වියල් තෙල්වලින් යුක්ත බව විදපාගාර පර්යේෂණවලන් පවා හෙළවී ඇති බැවිනි <sup>51</sup> බොහෝ විට වසර සිය ගණනක් තරම් අතිදීර්ක කාලයක් පැරණි ඞිතුසිතුවම් ගණනාවකටම යොදා ඇති වර්ණවල පැහැය තවමත් විෂ්මය ජනක ලෙසට වෙනස් නොවී ඇත්තේද එම වර්ණ තාවිතයෙහිදී උපයෝගි කොටගත් මෙවැනි ශිල්ප කුමයන්හි පැවති උසස් බව නිසා වියහැකිය.මේ විස්තර සියල්ලටම අනුව විතු කර්මාන්තය සඳහා පැරණි අවධියෙහිදී අවශ් වූ බදාම සංයෝග කුම හා සායම් වර්ග වැනිදෑ සියල්ලක්ම පාහේ මෙරටින් හමුවන දුවපය ඇදුරින්ම තනාගත් ඔව හොඳින්පැහැදිලිවේ. එහෙයින් ඒවා මෙරට දේශගුණයටද හොඳින් ඔරොත්තු දුණි. ඉතා දිගු කාලයක් යන තුරු එම බදාම සංයෝග කුම හා වර්ණ හොඳින් සුරැකි් ඇත්තේද මේ නිසයි.

#### අවසන් නිමැවුම :-

වර්ණ යොදා විතුයක් අලංකාර කිරීමෙන් එවායෙහි මැවුම අවසන් වියැයි පැරණි අවධියෙහිදී සිටි සිත්තරුන් විසින් සැලකු බවක් නොපෙනේ. විතුයක අවසන් නිමැවුම ලෙසට "චලිච්චි" නමින් හැඳින්වූ චාර්නිෂ් (varnish) ආලේපයක් චර්ණාලේපනයෙන් පසුව සම්පූර්ණ බිතුසිතුවම් තලය පුරාම විසිරි යන පරිද්දෙන් යෙදීමට ඔවුන් පුරුදු පුහුණු වී තිබුණු බැවිනි. තුනි පාරදෘෂන ආලේපනයක් වූ චලච්චි හෙවත් චාර්නිෂ් වැස්ම වෙසෙසින්ම දහඅටවැනි සියවසෙහිදී පමණ ජනජිය වුණු විතු කලාව සඳහා භාවිතයට ගත් අඑත් ශිල්ප කුමයක් ලෙසට සැලකිය හැකිය. මීට පෙර ලක්දීව පැරණි අවධින්හිදී නිමැවුණු බිතුසිතුවම්වලදී මෙවැනි චලිච්චියක් හෝ වෙනත් තුනි පාරදෘෂන වැස්මක් යෙදු බවට ජැහැදීල් සාක්ෂි හමුනොවන බැවිනි.

ආනන්ද කුමාරස්වාම් මහතා සදහන් කොට ඇති පරිදි මේ අවධියෙහි විතු සදහා යොදා තිබෙන වලිච්චිය සකස්කරගෙන ඇත්තේ මෙපරිද්දෙනි. ජිරිසිදු දුම්මල කුඩුකර, සම පමණ ගත් දොරණ තෙල් සමග හොඳින් අනා පැය භාගයක් පමණ උණුකොට නැවත සිසිල් වෙන්නට හැරීමෙනි 52 එහෙත් වලවිව් සකස්කරගත් ආකාරය ගැන එස්.ජී. චාල්ස් මහතා දක්වා ඇති විස්තරය මීට මදක් වෙනස් වේ. ඔහු කියන පරදි "දුම්මල සිනිදුවට අඹුරා ජිරීසිදු දොරණ තෙල් සමග තොදට දියකර අළුත් වළදක ලිප තබා හොඳින් හැදිගාමින් ඒවා කැටි නොගැසෙන සේ අවශන පදමට උණුකර ගැනීමෙන් පසුව සිසිල් කර පිරිසිදු රෙදී කඩකින් පෙරා ගැනීමෙන් පසුව පුයෝජනයට ගත හැකිය<sup>ි 53</sup>. මෙසේ සාදාගත් වලිව්වි ටර්පන්ටයින් සුවඳින් යුක්ත වන අතර වහා වියැලෙන සුළු ස්වරූපයක්ද උසුලයි. එහෙත් මෙවැනි විශේෂ වලිව්වියක් වෙනුවට ෂැලැක් (Shellac යන ලාකඩ චෙනුවට භාවිතා කරන කෘමි සතකුගෙන් ලබාගන්නා දුවපයකි) හා මධනසාර මිශුණයක්ද පහසුවෙන් යෙදීය හැකිය. එවායින් ලැබෙන පුතිඵලය අළුතෙන් ගෑ දුම්මල වාර්නිෂ්වල දීප්තියටද වඩා යහපත් බව කියැවේ 54. එපමණක් නොව කහ පැහැය ලබා ගැනීම සඳහා යොදාගත් ගොකටු කිරි සායමද අගනා

වලිච්චියක් වන බැවින් එහෙයින් වෙනත් විහේෂ වලිච්චියක් මේ විතු සදහා අනවශන බවත් කුලාරස්වාම් මහතාගේ විශ්වාසයව් තිබේ.

වරණ පුරණිත විතුයක් මතුජිට එහි අවශ්න නිමැවුම ලෙසට මෙවැනි වලිවිවි වැස්මක් යෙදීමෙන් ඉටුවුණු පධාන මෙහෙයයන් කිහිපයකි ස්වාභාවික පරිසරයෙහි වු කාලගුණික තත්වයන්ගෙන් හා අවට ගැවසෙන කෘම සතුන්ගෙන් විතුවලට සිදුවිය හැකි හානි වලකන වැස්මක් ලෙසට එය කියා කිරීම මෙහිදී පධාන තැනක් හිමිකරගනි. මෙවැනි වලිවිවි ආලේපයක් නිසා වර්ණ මත දීජතිමත් බවක්ද ඇතිවුන අතර එයින් සිතුවමට අඑත් ඔපයක් හා නව ජීවයක් මෙන්ම නැවුම් මටසිලිටි බවක්ද ඇතිවුණි. ඇතැම්විට රිදීවිහාරය වැනි අනාවරණිත තැන්වලපිහිටි විතු සටහන්වල ආරක්ෂාවට මෙම වලිවිවි ආලේපනයද එක් පුධාන හේතුවක් චන්නට ඇතැයි සිතිය හැකිය.

#### පාදක සටහන්

- 1. Mohomad Sana Ulla, Ceylon Sessional Paper, Government Publication, Colombo, Vol. XXI, 1943, p.3.
- 2. සිගිරිය, තිදගල හා අනෙකුත් පැරණි තැන්වල තිබෙන සිතුවම්වල කාලනිරණය සදහා බලන්න එමි. සෝමතිලක, "පුරාතන අවධියෙහි සිට දොළොස්වැනි සියවස දක්වා කාලය තුළ ලංකාවේ බිතුසිතුවම් කලාව කාලනිරණය හා වස්තු විෂයය, "සමාජවිමසුම, සංස් අබේ රත්නායන හා එම්.තෙන්නකෝන්, සමාජ විදනා දෙපාර්තමේන්තුව, පේරාදෙණිය විශ්වවිදනාලය, බාවි මුදුණාලය, මහනුවර, 1996, පි.87-121. එම්. සෝමතිලක, "සිගිරි බිතුසිතුවම් හා ඒවායෙහි වස්තු විෂයය," සාහිතනය 1995 විශේෂ කලාපය, සංස් අයේ. සී. සමරසිංහ, ශුී ලංකා සාහිතන මණ්ඩලය, දීපානි, නුගේගොඩ, 1995.

- නන්දදේව විජේසේකර, පැරණි යිංහල බතුසිතුවම්, පරි . එස්.ඕ.ට්. කුිසැන්තස්, සමන් මුදුණාලය, මහරගම, 1964, 94 ජිට, තවද මේ සඳහා බලන්න R.H.De Silva, "The Technique of Ancient Sinhalese Wall Paintings; Sigiriya,"Paranavitana Filicitation Volume, ed. N.A. Jayawickrama, Gunasena &co.Colombo, 1965, pp. 89-121. L. Maranzi, Preservation of Mural Painting, UNESCO, Paris, 1972, p.2. Nimal deSilva, "Studies in the Technlogy of Ancient Paintings in Sri Lanka, "Perspectives in Archaeology, Lelananda Prematilaka Festschrift, ed. Sudharsana Senavirathna, Moira thampo, J.F & I Printers, Colombo, 1990, pp 127-132.
- 4. ටී. ඞී. කරුණාරත්න, "උඩරට සිතුවම් කලාව," සිංහල විශ්ව කෝෂය, රජයේ මුදුණ දෙපාර්තමේන්තුව, කොළඹ, 4වැනි කාණ්ඩය, 1970, 519 සිට.
- 5. එම, 519 සිට. ටී.යු. ද සිල්වා, පැරණි සිංහල විතු සැරසිලි මෝස්තර, එක්සත් පුවෘත්ති පතු සමාගම, කොළඹ, 4වන සංස්, 1957,13 පීට.
- 6. ඩි. එම්.ආර්. දිසානායක, "මාතලේ විතු හා මුර්ති ශිල්පී පරම්පරා," ඓතිහාසික මාතලේ, මාතලේ දිසා සංස්කෘතික මණ්ඩලයේ පුකාශනය. රජයේ මුදුණාලය, කොළඹ, 1984,190 පිට.
- 7. ආනන්ද කුමාරස්වාම, මධ්පතාලීන සිංහල කලා, පරි.ඇල්ලේපොල සෝමරත්න, රජයේ මුදුණ දෙපාර්තමෙන්තුව,කොළඹ. 1962, 118-119 ජිටු.
- 8. R.H. De Silva, Rock Painting in Sri Lanka, Archaeological, Department Colombo, 1970.p.70.

- 9. L.Maranzi, Preservation of Mural Painting, p.2 මරන්සි මහතා සුරියගොඩ, හිදගල,අනුරාධපුරය,පොළොන්නරුව, සිහිරිය, දොඩම්දුව,මුල්කිරිගල හා අරමානපොල යනාදී තැන්වල පවත්නා බිතුසිතුවම් සංරක්ෂණ කටයුතුවල නියැඑණු තැනැත්තෙකි.
- 10. ආනන්ද කුමාරස්වාම්, මධ්නකාලීන සිංහල කලා, 118 පිට.
- 11. ජෝන් ඩේච්, ඩේච් දුටු ලංකාව, පරි. ඇල්ලේපොල සෝම්රත්න , ගුණසේන සමාගම, කොළඹ 1966, 130 පිට Robert Knox , An Historical Relation of Ceylon , Tisara Prakasakayo, Colombo, 3rd ed. 1981, p.310.
- 12. ගණදෙවි හැල්ල හා වදන් කව්පොත, ගුණසේන පුකාශකයෝ, ගුණසේන සමාගම, කොළඹ, 1986, 13-14 පදප
- 13. H.C.P. Bell, "Interim Report on the Operations of the Archaeological Survey at Sigiriya," Journal of the Royal Asiatic Society (C.B), Vol.XV, No. 48, 1897, pp. 93-117:
- 14. නන්දදේව විපේසේකර, පැරණි සිංහල බිතුසිතුවම් ,93-94 පිටු
- 15. ආනන්ද කුමාරස්වාම්, මධපකාලීන සිංහල කලා, 118 පිට.
- 16. එම. 119 පිට.
- 17. එම,165 පිට.බි.එස්. ච්ජෙරත්න , ලංකා චිතු කලා ඉතිහාසය, ලේක්හවුස් ඉන්වෙස්ට්මන්ට්, කොළඹ, 1951, 114 පිට.
- 18. ඒ.ඩ්. පී. කරුණාතිලක, සෙංකඩගලපුර ඉතිහාසය, කැන්ඩ් ජින්ටර්ස්, මහනුවර, 1955, 83 ජීට. එස්. ජී.චාල්ස්, "දෙගල්දොරුව", ජයන්ති.(මුදුන තොරතුරු නොමැත) 24 ජීට.

- 19. ජෝන් ඩේව්, **ඩේව් දුටු ලංකාව**, 128 ජිට.
- 20. ටී. බී. කරුණාරත්න, "උඩරට සිතුවම් කලාව," සිංහල විශ්වකෝෂය, 4 වැනි කාණ්ඩය, 519 පිට. ටියු. ද සිල්වා, පැරණි සිංහල විතු සැරසිලි මෝස්තර , 12 පිට.
- 21. ආනන්ද කුමාරස්වාම්, මධපතාලීන සිංහල කලා,179 පිට. පැන්සීස් ඇස්. කාලිංග, ලංකා කලා ඉතිහාසය, ගාමිණි මුදුණාලය, මහනුවර,1953, 111 පිට.
- 22. R.H. De Silva Rock Painting in Sri Lanka, p. 80.
- 23. ආනන්ද කුමාරස්වාම්, මධ්නකාලින සිංහල කලා,163 පිට. ටී.බී. කරුණාරත්න, "උඩරට සිතු-වම් කලාව" සිංහල විශ්ව කෝෂය, 4වැනි කාණ්ඩය, 519 පිට. ටී.යු.ද සිල්වා, පැරණි සිංහල විතු සැරසිල් මෝස්තර, 12 පිට.
- 24. ආනන්ද කුමාරස්වාම්, මධ්පකාලීන සිංහල කලා, 179 පිට.
- 26. R.H. De Silva, Rock Painting IN Sri Lanka p.70.
- 27. ජෝන් ඩේවි, ඩේවි දුටු ලංකාව, 128 ජිට.
- 28. දඹුළු පදව් සත්තස, නාවුල්ලේ ධම්මානන්ද තිමි, මධපම ලංකා පුරාවෘත්ත, ගුණසේන සමාගම, කොළඹ, 1969, 306-316 පිටු.
- 29. C.E. Goeakumbure, "Madavala Vihara Copper Plate," Epigraphia Zwylanica, Government Press, Colombo, Vol.V, 1966, P.472 Administrative Report of the Archaeological Commissioner for 1959, pp. 16-18.
- 30. Mahavamsa, tr. W.Geiger, Pali

- Text Society, Oxford University Press, London, 1912, 27; 10-18vv.
- 31. බුත්සරණ සංස්. ලබුගම ලංකානන්ද හිමි. ගුණසේන සමාගම, කොළඹ, 1968, 150, 249 පිටු.
- 32. සද්ධර්මරත්නාවලිය, සංස්,ඕ.ඞ. ජයතිලක, ලංකාහිනව විශුැත මුදුණාලය,කොළඹ, 1936, 1010 පිට.
- 33. ආනන්ද කුමාරස්වාම්, මධපකාලීන සිංහල කලා, 179 පිට, එහෙත් දේ.සු. මුහන්දිරම ගෙන් ලබාගෙන ඇති වර්ණ සාදන කුමය "පාට" ලෙසට වහරණ වර්ණ නොව සංයෝග බවද පෙනේ.
- 34. නන්දදේව විපේසේකර, පැරණි සිංහල බිතුසිතුවම්, 97 පිට හා එහි 1 අධෝ ලිපිය බලන්න.
- 35. ට්.යු. ද සිල්වා, පැරණි සිංහල විතු සැරසිලි මෝස්තර, 12 පිටි.
- 36. R.H. De Silva, Rock Painting in Sri Lanka, p. 70.
- 37. ජෝන් ඩේව්, ඩේව් දුටු ලංකාව, 128 පිට.
- .38. ආනන්ද කුමාරස්වාම්, මධපතාලීන සිංහල කලා, 179 පිට.
- 39. එස්. ජී. චාල්ස්, සිගිර් බිතුසිතුවම්, 61 ජිට.
- 40. ආනන්ද කුමාරස්වාම්, මධපකාලීන සිංහල කලා, 163 පිට.ටී.යූ.ද සිල්වා, පැරණි සිංහල විතු සැරසිලි මෝස්තර,12 පිට.
- 41. ජෝන් ඩේව්, ඩේව් දුටු ලංකාව, 128 පිට.
- 42. එම. 14 පිට.
- 43. මෙහි අංක 29 හා 28 වැනි පාදක සට**හන්** බලන්න.
- 44. R.H. De Silva, Rock Painting in Sri Lanka, p.70.

- 45. එල්.ටී.ජී. මංජු ලි. ලංකා **විතුසිතුවම** සටහන්, ලි ලංකා පුරාවිදන සංගමය, කොළඹ, 1977, 11 පිට.
- 46. ජෝන් ඩේව්, ඩේව් දුටූ ලංකාව, 128-129 පිටු .
- 47. පූජාවලිය, සංස් ඩී. සද්ධාතිස්ස, පානදුර මුදුණාලය, පානදුර, 1935, 137, 139 පිටු බලන්න.
- 48. ආනන්ද කුමාරස්වාම්, මධ්පකාලීන සිංහල කලා, 164 පිට.
- 49. එම. 164 පිට.

- 50. ජෝන් ඩේව්, ඩේව් දුටු ලංකාව, 128-129 ජිටු.
- 51. R.H. De Silva, Rock Painting in Sri Lanka, p. 70.
- 52. ආනන්ද කුමාරස්වාම්, මධනකාලින සිංහල කලා, 164 ජීව.
- 53. එස්.ජි. වාලස්, සිගිර විතුසිතුවම්, 62 ජිට.
- 54. **ආනන්ද කුමාරස්වාම්**, මධ්පකාලීන සිංහල කලා, 166 ජීට අධෝ ලිජිය බලන්න.

### සදකඩ පහණ

#### මහාචාර්ය ජ.ඛ්.ට්.ඊ. පෙරේරා.

පැථැණි සිංහල කලාකරුවාගේ ශුෂ්ඨතම නිර්මාණයක් වන සඳකඩ පහණින් කුමක් අදහස් කරන්නේ දැයි කලා විවාරකයින් විසින් ඩොහෝ අවස්ථාවන්හිදී නානා මත පළකර තිබේ. සමහරෙක් සඳකඩ පහණින් එක්තරා සංකේතාත්මක අදහසක් ජනිත වන්නේ යැයි පකාශ කරන ලද්දේ මුත් තවත් කෙනෙක් එය හුදෙක් කලාකරුවා විසින් තම කුසලතාව පෙන්විමට කරනලද කැටයම් විලාසයක පුතිඵලයක් පමණක් බව අදහස් කළහ.

මේ සියලු අදහස් අතිහවා ලක්දීව ලෙෂ්ඨතම පුරාවිදු ඉතිහාසඥ මහාවාර්ය සෙනරත් පරණ විතාන සුරින් විසින් සදකඩපහණ ගැන දැක්වූ මතය උගතුන්ගේ (මෙරට, පිටරට) වැඩි සැලකිල්ලට හේතුවිය. සදකඩපහණ මුලදී හුදෙක් පාපිස්නක් ලෙස භාවිතා වුයේ වී නමුත්, පසු කලෙක සිංහල කලා කරුවා, එය සංකේතාත්මකව නිරූපණය කළේය යන නව මතය ඉදිරිපත් කළ පරනවිතාණයෝ සදකඩපහණේ සංකේතාර්ථය තවචකුය හෙවත් "සංසාරචකුය" ආශිතව ගොඩනැගුණක් බව පුකාශ කළහ.

මහැදුරු පරණචිතානයන් අදහස් කරන පරිදි කැටයම් කරන ලද පැරැණි සදකඩපහණ සෑම විටම යොද ඇත්තේ "බුදුමැදුරට" ජිවිසෙන පධාන දේරටුව අබියසය. එසේ කරන ලද්දේ සදකඩපණින් ජනිතවන "භවචකුමය" සංකේතය තහවුරු කිරීමට බව ඔහු තරයේම පවසයි. [බලන්නS. Paranavitana, Signifiance of Sinhalese Moonstones, Artibus Asiae, Ascona, Switzerland, vol.17, 1954, 80, 197-231].

ඔහුගේ මතය සැකෙවින් ගතහොත් සදකඩපහනේ කෙළවරින් ඇති පලාපෙතිවන් කැටයමින් දැක්වෙන්නේ ගිනිසිලුය. ඒවා හවවකුය වටා සදහටම පවතින තණ්හා, කෝධ, ආදී පව්ටු අදහස් පිළිබිඹු කරණ අග්ණී ජාලයන්ය.

ඉන්පසු එන ඇත්, අස්,සිහ, ගව යන සතර සිවීපාවන්ගෙන් - ජාති (ඇත්), ජරා (<mark>ග</mark>ව),වපාධී (සිංහ) සහ මරණ (ඇස්) යන සංසාර චකුය වටා දීවෙන සදහනික සිව්සතර බිය සංකේත වන්නේය. ඉන් පසු එන ලියවැල් කැටයමින් සත්අවයා සංසාරයේ අලවා තබන තෘෂ්ණාව - "තණ්හාලතා" වශයෙන් ලතාවක සවරූපයෙන් දැක්වෙන්නේය. ඉන්පසු ඇති හංස පෙරහැරින් කිරෙන් දීය වෙන්කළ හැකි, නරකින් හොඳ ලබා ගැනීමට දක්ෂ "මහාබුහ්ම" ලංජනය වු රාජ**හංස පක්ෂියා** නිරූපණය කර ඇත්තේ නිවන් මගට වන් "අනාගාම" භාවය නිරූපණය කිරීමටය. සමහර පැරැණි සදකඩ පහන්වල මේ හංස පේළියෙන් පසු නිරුපිත කුඩා ලියවැලින් අදහස් කරනුයේ අනාගාමිත්වයෙන් පසු එක්වර නිවන් පසක් නොකොට ලබන්නාවු දේවාත්ම භාවයක් (ශුධාවාසයන්හි ඉපදීම වැනි) වැන්න විය හැකිය. ඉන්පසුව ඇති ජියුම් කැටයමින් පරම පාර්ශුධ්යෙන් යුතු "නිර්වාණය" සංකේත වන බවද යන මේ අයුරුන් සඳකඩ පහුණේ සංකේතය ගැන සව්ස්තරව ලියු ලිපියෙන් සෙනරත් පරණවිතාණ සූර්හු තම නව මතය ගෙන හැර පැත.

පරණ විතාණ මහතුන් දැක්වූ අදහස ගැන වරුද්ධ මතයක් දක්වා "සදකඩපහණේ" සංකේතය කුමක්දැයි සෙවීමට කිසිවෙකු යත්ත දැරු බවෙක් නම් අපට දැන ගන්නට නැත. කෙනෙක් පරණවිතාණ මතය නිරවදනයැයි හිස් මුදුනින් පිළිගත් අතර තවකෙනෙක් සදකඩපහණ පැරණි කලා කරුවාගේ සිතුවම් නිරුපණයේ ඇති කුසලතාව දැක්වීමට ගත් පයත්නයක් මිස එහි ඇති සංකේතයක් නැති බවත් එය හුදෙක් පාපිස්නක් පමණක් වියහැකි බවත් පකාශ කළහ.

සෑම පැරණි පෙරදිග කලා කෘතියකම සංකේතාර්ථයන් ගැබිව් ඇතිබැව් වීමසීමෙන් අවබෝධ කරගත් අපට පරණවිතාණ ශූරීන්ගේ මතය පහසුවෙන් අහක දැමීම නොකළ හැකි බව පෙනී ගියේය.

කෙසේමුත් ඔහු ඇදැහූ පරිදී ඉතා ගැඹුරු සංකල්පයක් ඇතිව "නිර්වාණය" ද නිරුපණය වනසේ නිරූපිත "සදකඩපහණ" බුදුමැදුරට හෝ දගැබට හෝ වෙනයම් ආරාමයකට හෝ ඇතුළුවන්නාට පාපිස්නක් වන්නට සැලැස්වීමෙන් පැරැණි කලාකරුවා බෞධ පරමාර්ථය වන "නිවණ" නිගාවට ලක්කර ඇති බවී අපට පෙනී ගියේය.

ගැන වඩාත් අපට වීමස ලම සඳකඩපහණින් එක්තෙරා සංතේතාර්ථයක් ජනිතවන බව සතුපයක් වුවත් එය පරණ විතාණ සුරින් ඇදැනු බව්වකුය (සංසාර වකුය ) නොවන බවත් පෙනී **නියෙන් එහි සංකෙතාරථය** ගැන අපගේ විමසීමෙන් ලද පුතිඵල ගැබිකොට නව මතයක් මිට් වසර ගණනාවකට කලින් (1972) අප විසින් ඉංගුසියෙන් ලියා පළකරණ ලද ලිපිදෙකකින් ඉදිරිපත් තෙර්ණි [ A.D.T.E. Perera Buddha on the Sacred Seat of Brahma, World' Buddhism, Vesak Annual 1973 ජටු 38-14, සහ A.D.T.E. Perera, The Buddha Enthroned on the Sacred Peak Kailasa, The Buddhist Vol. XL 111,1972 - Nos. 2 - 5. 8Q. 132 - 135] අපගේ මේ නව මතය සැකෙවින් හෝ සිංහල පාඨකයාටත් ඉදිරිපත් කළ යුතු යැයි බොහෝ දෙනෙකුන් විසින් ඉල්ලා සිටියෙන් මේ ලිපියෙන් එය එලිදක්වමු.

විසිතුරු කැටයමින් හෙඩ ඉපැරණි සිංහල "සදකඩ පහණ" අනුරපුර හා ඒ අඩියසින් සොයාගත් සෑම අවසථාවක දීම පුරාවිදනාඥයින් විසින් වටහාගත් තවත් තරුණක්විය. එනම් මේ කොයි සඳකඩ පහණක්ම වුවත් බෝහෝ විට පැරැණි බුදුමැදුරක පියගැට පෙළ අඩියසම තිබුණ බව එලිදරවී වීමය. (බලන්න A.D.T.E. Perera, The Integral nature of Buddha Worship, The Buddhist. Vol. XLIV. No. 2-1973,

එසේනම් එයින් අදහස් කරනුයේ කැටයම් සහිත අඩසදවන් මේ ගල්ලෑල්ල බුදුමැදුරේ ගෘහ නිර්මාණයට අවශපයෙන්ම එක් කිරීමට සිංහල කලාකරුවාට ඕනෑ වූ බවය.

කලින් මිනිස් සිරුරෙන් තොරව සංකේත මාතුයෙන් පමණක් පුදනු ලැබූ බුදු රදුන් පසු කලෙක පතිමා විලාසයෙන් නිරූපණය කොට "පද්මාසනාරූඪ" කිරීමෙන් බුධුණවයේ ලෝකෝත්තර ස්වභාවය වඩා හොඳින් පැහැදිලි වන්නට විය.

මුල් අවධිගේ සිටම දේවාතිදේව, වග්මාතිවග්ම, යන විරුදවලින් ගෙන් හැඳින්වු බුදුරදුන්ගේ බුදුධ ශරීරය පුතිමා විලාසයෙන් ඉදිරිපත් වූ පසු මේ වග්මාති වග්ම, දේවාතිදේව ස්වභාවය වඩාත් ඉස්මතු කොට පෙන්වන්නට සිංහල නෞධයාට ඕනෑවූ බවට සාධක තිබේ.

අවුකන මහ බුදු පිළිමයේ පාද යුග්මය යටීන් මහ බඹා පුමුබ හින්දු හක්තිකයින්ගේ දීක්පාලක දෙව්වරුන් වැළලීමෙන් මේ බව ස්ථුට කරගත හැකිය. පැරණි බෞධ පොත පතේද මේ මතය ඉස්මතු කොට ඇති බවට සාධක් අපමණය.

තින්දුන්ගේ මහදෙව් බුහ්මේශ්වරගේ හෝ මහේශ්වරගේ තැන බුදුරදුන් හට දීමට පැරැණි නෞඛයා ගත් තැත ඔහුගේ පොත පතේ පමණක් නොව කැටයම් කලාවෙන්ද නිරූපණයවේ තින්දුන්ගේ මහදෙවියා නිවසන කෛලාසය හෙවත් මහ මේරුව මේ හේතුවෙන් බුදුරදුන් හට නිවාස විය.

මේ බව දක්වමින් "එඑ සදැස් ලකුණේ" මෙසේ එගි.

බඹා යදුන් ගෙන - හිස් අගේ සිතින් පිළිපන් දියට සතට සැහැසී - මහබා තට දීය දෙනේ [එඑසදැස් ලකුණ වැලිපට ශී නිවාස සංස්කරණය ජිට. 6 ]

කවිසිඑම්ණේ එන පරිදි බෝ සතුනට නිවැසි කුසාවති පුරය බුත්ම ලෝකයේ මත බඹාගේ පද්මාසනයට සමානවිය [කවි සිඑම්ණ . සග් 1 කව. 7] සද්ධර්ම**රත්නාවලියේ** එන විස්තරයකද කෂිණාශුවයින්, එනම් බුදු, පසේබුදු, මහරහත් ආදින් විසින් "මහමේරුව" (eaකලාස කුටය පාලියෙන් දක්වා ඇති පරිදි) තම පුඥවෙන් තරණය කරණ බව සදහන් වේ.

[**සබම්රත්නාවලිග** ,කොළඹ සංස්**ක**රණය , ජිට 276]

තින්දු ඇදගිලි අනුව මහදෙව්වීමන වන කෙලාස පර්වතය මස්තකයේ ඊශවරගේ (බුහ්මේශ්ර හෝ මහේශ්ර) ගේ සද්මාසනය ඇත. එම මුදුනට යන මාවත යක්ෂාගණ , බවතිරවයින් විසින් මනාව ආරක්ෂිත වේ.

එහි පාමුල මානය නම් රමණීය විලකි. එම විලේ සිවිදිගින් ගලා බස්නා ගංගාවෝ සතරකි. එම ගංගාවල් සතර ගලා බැසීමට මානස විලේ ද්වාරයෝ සතරක් වෙති. ඒවා ඇත්, අස්, සිහ සහ ගව යන සිව්පාවන් සතර දෙනාගේ විලාසයක් දරයි මේ දිවුපමය විල ආරක්ෂාකරමින් නිතර සිටින "අනන්ත" නම් නාගරාජයෙකි.

මේ හිනදු මතයම වෝහෝ පැරැණි වෞධ පොත පතේද නම් වශයෙන් යම් යම් වෙනස් කම් ඇතිව සදහන් වේ. මෙහිදී "**කෙකලාසය**" පාලිගත් කරු දක්වන්නේ "**මහමේරුව**" යන නම්නි. එහිවන් "මානස" වීල "අනෝතත්ත" නම්න් බෞධ සාහිතපයේ දැක්වේ. අන්සියලුව්ස්තර පිළිබදව තින්දු මතයන් බෞධ මතයන් එකතා සමාන වන්නේය [බලන්නා **Encyclopaedia of Buddhism** ed G.P Malalasekara . Vol. I. Falie . 4 පිටු.716.].

සදකඩ පහනේ සංකේතාත්මක අදහස සෙවීමේදී පැරැණි බෞධ සාහිතපයේ මහමේරු සංකල්පයට දී ඇති තැන අපගේ වීමසිල්ලට ලකවීය.

බුදුරදුන්ගේ මානව ස්වරූපය පතිමා ස්වරූපයෙන් දක්වීමේදී එයට මහා පුරුෂ ලක්ෂණ වන දේවාතිදේවා, බුග්මාතිබුග්ම තත්වයන් ගැබි කිරීමට කලා කරුවා උත්සාහ ගත් බවක් අප විසින් ඉහතින් සදහන් කරණ ලදී. එසේ නම් "බුදුමැදුර" හෙවත් "බුදුගේ " නිර්මාණයේදී පැරණි කලාකරුවාට දේවාතිදේව සංකල්පය නිතැතිත්ම සිහියට නැගුණ බව සිතිය හැකියි. මේ සංකල්පයේ ජිතිටා නිමවු පැරුණි සංහලයාගේ බුද්ධ මතදීරයේ කොටසක් වන "සදකඩපහණද" මහදෙවී ඊශවර නොහොත් බුග්මයාගේ කෙෙලාස (මේරු, හවනයේ කොටසක් විය යන්න සිතිම යෝගුන බව මෙහිදී දැක්වීය හැකිය.

කෙලාසකුට පද්මාසනයේ වැඩසිටින බුදුරදුන් වැදීමට "බුදුමැදුරට" ජියන ගන සැදැහැ වතුනට කෛලාස අඩවියේදී හමුවිය හැකි අනුප තුගෝලීය ලක්ෂණද නිරූපණය කළයුතු වන්නේය. මේ අදහසින් සදකඩපහණ කැටයම් නිරූපණය කළේ නම් එහි සංකේතය කෛලාසකුට පාන්තයේ ඇති "මානස" හෙවත් "අනෝතත්ත" වීල ඉතාමත් සාධාරණව ගැලපේ. සදකඩපහණ අන්තයේ ඇති පලාපෙති (පරණවිතාණ සූරින්ගේ ශීනිදඑ) මේ දීවතමය වීලේ වීල්තෙරේ වැදී වීසිරියෙන රළපතරේ විලාසය විදහාපාන දියවැලකි ඉන්පසු එන ඇත්, අස්, සිහ, ගව යන සිව්පාවුන් ගෙන් හත්ථි මුබ, අස්සමුඛ, සිහමුඛ සහ උසහමුඛ යන සිව්පාමුඛ ස්වරූපපයෙන් අනෝතත්ත (**මා**නස) වීලේ සිවිදීගින් ඇදී ගලාබස්නා සතර මහ ගංගාවෝ නිරූපණය වෙති. ලක්දීව අපූර්ව පුරා විදපාඥයා වන එවි.සී.පී. බෙල් මහතා විසීන්ද

මේ සිව්පාවන් සහර දෙනා ගෙන් සිව් දිසාවන් හගවන්නේ යැයි මූලින්ම අදහස් දක්වන ලදී. [බලන්න. H.C.P Bell, Archaeological Survey of Ceylon - Annual Report 1919- 11 - පිටු 42 - 50.]

වෙල් මහතා විසින් පිළිගත් මේ දිශාමය සංකේතය පැරණි කැටයම් කලාවන් හි එන මේ සතර සිව්පාවන්ගෙන් පිළිඹිඩු වන්නේ යැයි අපි ස්ථිරවම අදහමු.

ඉන් පසුව සදකඩපහනේ කැටයම් කර ඇති ලියකමින් මේ විලේ ජනිතවන නානා ජලාශිත මල්වාල් නිරුපණය වේ.

ඉන් පසුව කැටයම් කර ඇති හංස සමුහයා මානස වීලේ නිසග උරුමක්කාරයන් වන රාජ හංසයෝය. මහා කවී කාලිදසයන් තම "මේෂදූත" කාවපයෙන් මේ හංසරාජයන් වනන්තේ "මානස වීල කරා තුබීන් ගත් නෙළුම් පොට්ටු ඇතිව යන අයුරිනි". ( මේෂදුත කාවපය. සර්ග .1. කවී 11) "සදකඩපහණේ" දැක්වෙන හංස පෝතකයෝද මේ අයුරින්ම තුඩගින්ගත් නෙළුම් පොට්ටු ඇතිව ඉදිරියට දීවෙනා විලාසයක් දක්වති.

ඉන්පසු අන "පද්මය" මුළුමනින්ම ජලජ සංකේතයක් හේයින් එමගින් නිරූපණය වන්නේ මේ හිමවත් "මානස" (අනෝතත්ත) පොකුණමය.

බුද්ධ කාලයේ පවා යම් මන්දීරයකට ගොඩවීමේදී දෙපා දෙවනය කිරීමේ සිරිතක් තිබුණු බවත් එම කාය්යට ජියගැට පෙළ පාමුලවන් මෙවන් ගල් පුවරුවක් තිබුණ බවත් පැරැණි වෞධ සාහිතන කෘතීන්හි සඳන්වේ. (බලන්න, **කලාපෙල** අංක 8, ආචාර්ය සි. ඊ. ගොඩකුඹුර සංස්කරණය. ජිටු. 8.). මෙම පැරණි චාරතුය ලක්දීව බෞඛයා අතරක් තිබිණි නම් ඔවුන්ද තම දෙපා දේවනය කරනුයේ සඳකඩ තණ වශයෙන් අප දන්නා, තවවකු සංකෙතය වශයෙන් මහාචාර්ය සෙනරත් පරණ විතාන සුර්හු සැලකු මේ අඩරවුම් ගල්පුවරුව මතමය. එසේනම් එය ජලාශිත සංකේතයක් වන "මානස"(අනෝතත්ත) වීලේ අදහස ගැබීවනායුරු කැටයම්න් නිරූපණය කිරීම සිංහල කලා කරුවාගේ නෛපුණත්වය පෙන්වන්නකි.

සඳකඩපහණ දෙපස උදර රාජකීය ලීලාවෙන්, සැදැහැවතුන් ජිළිගැනීමට සැරසෙනා **ශුරු පුන්කළසක් එක අතකින් දරා සිටිනා** ආකාරයෙන් නිරූපිත ිකැටයම්න් කුමක් අදහස් කරන්නේද? ඔහු ගැන මෙතෙක් කිසිවකුටත් පැහැදිලි අවබෝධයක් ලබා ගැනමට හැකිවී ඇති බවක් නොපෙනේ. එහෙත් "මානස" - "අනෝතත්ත" සංකල්පය ගත්කල මේ අභිමානවත් නාරජු අන් කවරකුවත් නොව මේ හිමවත් ව්ලට අධිපති ීඅනෝතත්ත නාරජුී නමින් පැරැණි බෞ<del>ඬ</del> සාහිතපයේ එන "අනන්ත" නම් නාරජු ලෙස හින්දු ගුන්ථයන්හි එන නාගරාජයාය. බුදුරදුන් ගෙන් සදහම් අසාපැහැදුනු ඔහු බුදුන්සරණ ගිය බෞභෝපාසකයකු බවට පත්වී තිබේ. දැන් ඔහු බුදුන් හමුවට එන සැදැහැවතුනට තම වීලේ ජලය ලබාදෙන අයුරින් කලාකරු විසින් මේ නාගරාජ කැටයම නිමවා ඇත්තේය.

සදකඛපහණ පසුකොට එන සැදැහැවතාට හමුවන ජියගැට පෙළින්ද ජනිත වන්නේ අප අදහස් කරන "කෙලාස - මේරු" සංකල්පය වඩාත් තහවුරු කරන අදහසකි. මේ ජියගැට නිමවා ඇති ගල්පාදයන්හි බර උසුලනාකාරයෙන් නිරුජිත "වාමන රූප" කෛලාසයේ නිවැසි උතුමන් තම කරින් උසුලගෙන යෑමට යෙදී සිටිනා යක්ෂගණ බහිරවයෝය.

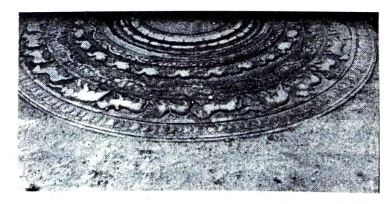
දෙපසවත් "මකර කොරවක් ගලින්ද"
ජිළබිඹු වන්නේ කෛලාස මස්තකයේ වැඩසිටිනා
මහදෙව් "මහේශ්වර" සිරසින් ගලාබස්නා
ගංගාවය. එම ගංගාව "අනෝත්ත" විලට වැටි
ගංගා සතරක් වී සිව් දිගින් මහාවිප සතරකට
ගලායන බවක් පැරැණි පොතපතේ
සදහන්වේ.(බලන්න.ඒ.ඕ.ටී.ඊ. පෙරේරා,
"කොරවක් ගල", **සිංහල විශ්වකෝෂය**.). "මකරා"
ජලාශීත සතත්වයෙකි. එහෙයින් කොරවක් ගලින්
"මකරා" නිරූපණය කර ඇත්තේ එයට ජලාශීත
සංකේතයක් ආරූඪ කිරීමටය. මේ අනුව ගත්කල

"මකර කොරවක්" ගල පවා අපගේ "කෛලාස-අනෝතත්ත" මතය වඩාත් තහවුරු කිරීමට ඉවහල් වේ.

ඉන්පසු වීමාන මස්තකයේ බුහ්මේශ්වර හෝ මහේශ්චර දෙවියන්ගේ පස්මාසනයේ වැජඹෙන බුදුරදුන්, දේ වාතිදේ ව. බුහ්මාතිබුහ්මතාව පෙන්වයි. පැරණි අනුරාධපුර රාජධානි සමයේ සිංහල කලාකරුවා විසින් නිරූපිත බුදු මැදුරේ සංකේතාර්ථය අප කලින් පළ කර ඇති අයුරු සම්පිණ්ඩනය කොට දැක්වු පරිදිය මේ. පැරැණි බුදුමැදුරු සහ බෞඬ විහාරයන් සමතලා පොළවේ ජිහිටා සාද ඇතිකල්ගිදු එවා ගිරි, පඩ්බත යනනමින් හැදින් වීමෙන් "බුදුගෙය" හෙවත් "බුද්ධ මන්දීරය" සංකේතාත්මක පර්වතයක් ලෙස පැරැණි සංහල කලා කරුවා පිළිගත් බව පෙනේ [ බලන්න. Epigraphia Zeylanica Vol I, 60 188. උදකිතග් බෝ පවු. ජිට 47, සලමෙවන් පවු, **වූලවංශය**. ගයිගර් සංස්කරණය පරි. 52 ගාථා 58, සිලා මේඝ පබ්බත, පරි. 49. ගාථා 30. දප්පුල, පඩ්බත, පරි. 49, ගා.33. සෙනග්ග බෝ පඩ්බත. ]

සදකඩපහණ, නාගරාජ දෙරටුපාල රූපය, මකර කොරවක් ගල්, වාමන රූප සහිත ජියගැටපෙළ සහ මස්තකයේ පද්මාසනාරූඪ බුදු ජිළිමය ආදී මේ සියල්ල සංකලනයෙන් පැරැණි සිංහල කලාකරුවා විසින් හින්දුන්ගේ කෛලාස (මගමේරු) සංකල්පය නෞඬ රටාවකින් නිරූපණය කර ඇති අයුරුය අපගේ මේ ලේඛන්ගේ සංකෂිප්තාර්ථය.

අති හේෂඨ පූරා විදූපඥ සහ භාරත කලා විචාරකයකු වූ ඊ.බී. හවෙල් නම් පඩිවරයාද මේ සියවස මුලදී තමා සොයාගත් අදහසක් අනුව ගන්ධාර බෞඛ රාජපයෙන් හමුවු ඉපැරණි ධාත කරඩුවකින් මේ" කෛලාස සංකල්පය මොඩ කලාකරුවා බුදු සිරිත නිරූපණය කිරීමේදී උපලයා්ගී කරගත් බවට ජිළිගත හැකි සාකමීන්ඉදිරිපත් කිරීමෙන් "සඳකඩපහණ" ආදී මේ පැරැණිසිංහල කලාකෘතීන් ගැන අප ඉහතින් දක්වන ලද අදහස වඩාත් තහවුරු වේ .(E.B. Havell, Himalayas in Indian Art London, 1924.පිට 50, විතු ඵලක.XII). අග්නිදිග ආසියාවේ පැරැණි බෞඛ රාජපයක් වන "අංකෝර තොම්" නම් අගනුවර ඇති "නියක් පියන්<sup>\*</sup> විහාරයේද "කෛලාසය" බෞඬ විහාර නිරූපණයේදී යොදගත් සංකේතයක් ඔව බෙන්ජමින් රෝලන්ඩ් පඩිවරයා පෙන්වා දෙයි (B' Rowland' Art and Architechture of India පිට .229). මේ ඇදහසම පැරැණි සියම්දේශ බෞඛයින් අතරද\වු බව ඒ.බී. ගුස්චෝල්ඩ් පෙන්වාදෙයි (Tow\ds History of Ayodhya)



සදකඩ පහණක්

## මොරටු දෙවියෝ

#### සරත්වන්දු ජයකොඩි

මළවුන් කෙරෙහි දක්වන බිය, ගෞරවය, ආදරය හෝ විශ්වාසය හේතුකොට ගෙන ජිවත්ව සිටින ඥාතින් හෝ අසල්වැසියන් හෝ ජන සමුහයක් විසින් හෝ පුද පුපා ලබන දෙවියන්, යකුන්, මළගිය පාණ කාරයන් භූතයන් පිළිබදව අසන්නට ලැබේ. මින්නේර් දෙවියෝ, රන්වල දෙවියෝ, අශියනායක දෙවියෝ,මංගර දෙවියෝ සුනියම් දෙවියෝ ගම්භාර දෙවියෝ ආදී වශයෙන් මෙරට ගැම් ජනතාව විසින් මහත් විශ්වාසයෙන් පුද පුජාලබන දේව සමුහයක් වෙති. ඔවුන් හැම දෙනාම පාහේ කෘෂිකාර්මික පරිසරය හා කෘෂි සංස්කෘතිය විසින් දෙවත්වය ආරෝපණය කරන ලදැයිද කෘෂි සංස්කෘතිය විසින්තික්මවනු ලැබු ජනතාව කෙරෙන් පුදපුජා ලබන්නේයයිද පිළිගැනීමක් පවතී.මොරටු යකා මොරටුවේ අප්පුතාම් මොරටුවේ රාලතාම් මොරටු දෙවියෝ නමින් හඳුන්වනු ලබනු දෙවියන්ද තත් පුදේශවාසි ජනතාව විසින් මහත් ගෞරවයෙන් පුදනු ලැබේ. මොරටුව පුරාණ කාලයෙහි ගවසම්පතින් ගහන අතිශය සශික පුදේශයකි.

මොරටුවැල්ල - දිගරොල්ල මයියොක්කා වත්ත - මොරටුජිටිය ආදි පුදේශ වල මේ දෙවියන් භක්තියෙන් සලකන අතර යථොක්ත අඩවිය මොහුගේ බල මහිමයට අඩංගු සේ සැලකේ. විශේෂයෙන් මොරටුවේ ගම්ගොඩක් -මොරටුවේ කුරුදු වත්තෙහිත් එවක මොරටුදෙවියන් උදෙසා පුද පුජා නබඳ පැවැත්වී.

පුරාණයෙහි මොරටුපිටියේ ගවයන් විශාල සංඛපාවක් රැකවලාගත් දක්ෂ ගොවියකු සිටියේය.

මේ ගොවියා මරණයෙන් පසු යකකු දෙවියකු ලෙස අදහන්නට පුදේශවාසින් පුරුදු වු බව පෙනේ. මොරටු දෙවීයන් නමින් වෙන්ක**ළ** දෙවොලක් කඩුවෙල පුදේශයෙහි පිහිටා තිබිණි. විශාල ගොවිපලක් මැද කුඩා පැලක් තනාගෙන ගවයන් විශාල සංඛාවක් රැකබලාගනිමින් ජිවත්වු මේ පුද්ගලයා රහසිගතව පුදේශයේ බරපතල සොරකම්වල යෙදුනි. බොහෝ වීට නීව පහත් සොරකම්වල රහසිගතව යෙදුණ මොහු ගවයන් ගව පැටවුන් පමණක් නොව ඇතැම්වීට කුඩාදරුවන් පවා රහයින් ගෙනවුත් කැලෑ රොදවල සගවා තැබි. මෙසේ පහත් සොරකම් වල යෙදුණු මොහු රාතිුයේ ගම්වාසින් දොරවල් වැසු පසු පැමිණ අසුවල් ගස යට මොරටු දෙවියන් හට අසවල් ගසයට අසවල් පූජා දූව<mark>න සහිතව</mark> බත් පංගුවක් තැබීමට නියෝග කරයි. මේ නින්දීත කුමයෙන් බලිබිලි ආහාර පාන ලාභ සත්කාර ලබා ගැනීමෙන් පසු නැතිවු දරුවා - වසු පැටවා හෝ ගවයා ඉබේම ගම් වැසියන්ට ලැබෙන පරිදි ඉඩකඩ සලසයි පුරාණ ඇමරිකාවේ හා වීනයේද මෙවැනි "රහසිගත"සොරකම් කුමයක් පැවැති බවට වාර්තා පවතී - දඬුව**ම් දී**මට වඩා මේ "ගුප්ත චෞරයාට" අහාර පාන **බලිබිලි දීමෙන්** පුශ්න විසදා ගැනීමට මේ යුගයේ ජනයා පුරුදුව සිටි බව පෙනේ. ස්වකීය නම්බුවද රැකගනිමින් ජීවිකාව උදෙසා සොරකම් කිරීමේ මේ කුමග අනුසාරයෙන් මොරටු දෙවියන් බිහිවු බවට සාධක හමුවේ.

මොරටුවේ දෙවියන්ට බාර වීමට පුරුදුව සිටි පැරණි යුගයේ මොරටු වැසියෝ දෙවියන්ට කොටස වෙන්කරනතුරු අලුත් බත් නොකත්. මංගල උත්සවයන් ආදියෙහි දී මොරටු දෙවියන්ට බාරවී ඒ බාර නිදහස් කරනතුරු ජිටිකෙටීම කිරීබත් ආදිය ජිසීම නොකිරීමේ චාර්තුයක්ද පවතී.

කැස්බෑවේ මිගස මොරටු දෙවියන් ජිළිබද පුරාවෘත්තයේ වැදගත් ස්ථානයකි. ඉහතකි හුදෙකලා ගොවියා සියගොවිපලෙහි පැලේ මිය ගිය බව ඔහුගේ අඹුදරුවන් හට ආරංචි වුයේ දෙදීනක් පමණ පසුවය. නෑදැයන් හා අඹුදුරුවන් පැමිණ ඔහුගේ සිරුර ඒ අසල ස්ථානයක දමා දීගුකලක් සිටි පැලෙහි ආහාර පාන ද තබා පහනක්ද දල්වා ගියහ. එතැන් සිට මෙය කුමකුමයෙන් පූරුද්දක් බවට පත් විය. ගව රෝග ගව වසංගත සම්බන්ධයෙන්ද කුඩාදරුවන්ගේ අසනීප පිළිබදවද කල්යැමේදී මොරටු දෙවියන් උදෙසා පහනක් දල්වා පිහිට පැතිමේ පුරුද්ද පැතිර යන්නට වන, වසු පැටවකු උපන්විටද ගව සම්පතෙහි වධීනය පතා බාර ගැටගැසීමේ පූරුද්ද මෑතක් වනතුරුම මොරටු පුදේශයේ ගම් වැසියන්ගේ සිරිතක්ව තිබුණ.

කෘෂිකාර්මික කටයුතු ආරම්භයේදීත් අස්වනු නෙළා ගැනීමේදීත් මොරටු යකා හට පඬුරක් ගැටගසා පොල්ගසක් ගොඩි බැද බාරවීම නිසා අත්දුටු පුතිඵල ලත් ගැම්යෝ මොරටු පෙදෙසෙහි වෙසෙත්, හරකුන්ගේ ගෙලෙහි මොරටු දෙවියන් සිහිකර තඹ සතයක් බැදීමද කලින් කලට බෝව් පැතිරෙන ගව වසංගත සදහා අත්දුටු ශාන්තිකර්මයක් වේ.

මොරටු කන්නලව්ව වීමසා බැලීමේදී මොරටුයකාගේ නැතහොත් මොරටු දෙවියන් ගේ බලමහිමයත් බලපුදේශයත් ජිළබද කිසියම් අවබෝධයක් ලබා ගත හැකිවේ.

තෙදවරන් පස්වාන් දහසක් - පස්වාන් දහසක් - පස්වාන්දහසකට දොළහවාගේ වීසි තතරකට්ටුවක් සමාගම් ජීඊවැරු සිද්ද

මොරටුවේ කළු උඩගෙ රාලභාමීට කියනා කන්නලවීව දීවැස් කරුණාවට ගෙන වදාරා -තවද මෙකියන දෙවියන් වහන්සේලා නැගු අතින් - දාස් වැන්දෙන් හුරු අත් නුහුරු කර වැන්දෙත් - නූහුරු අභින් හූරුකර වැන්දෙන් හුරු අභින් ුදස් වැන්දෙන් නුහුරු අතින් දස් වැන්දෙන්- දස් නගා දස් වැන්දෙන් - දෙහොත්මුදුනේ තබා වැන්දෙන් - මේ කියනා ආතුර මහත්මයලා විසින් **බොහෝ කාලයක පටන් ආර වෙලා බාරවෙලා** තිබුනාවු හැල්ලුම් මඩුවක් සාමාන්න ජිදුම් මඩුව අද වූ දිනේදී ඔප්පු දී සිටින්නේ නම් මේ කියනා දෙවියන් වහන්සේලා කැස්වැවේ මීරුකේට දීවස්ලවක් හුලුවා සමාන්න - අං මඩු දහසකට -ගිනි මඩු දහසකට දිවස් ලුවත් හුලුවා හා සාමාන්න දහසක් කෝඩු කට්ටාඩ් මඩුව සිනා තැනකට දිමස්ලුවක් හුලුවා හා සාමාන්න මෙකියන ගැත්තන්ගේ ගව මාල්ලෝ තණ බලා යන තැනකදී දියවලා යන තැනකදී වටින් බයක් - ජිටින් බයක් - දීයෙන් බයක් - ගොඩින් බයක් හතුරු බයක් කුර රෝගයක් අඩප්පර රෝගයක් ගෙරී වහන් ගතියක් වැද්ද සිද්ද නොදී හතර සිමා අතාරක්ෂා දීපුවාම මෙකියනා දෙවියන් වහන්සේලාට හොදාකාර ආතුර මහත් මයින් විසින් ඔප්පුකර දෙන හැල්ලුම් මඩුව ඔප්පුකර සිටින්නේ නම් මෙකියනා ආතුරයන්ගේ ලමාබිලින්දන්ට රට එන වදුරු වසංගත රෝග වැද්ද සිද්ද නොදුන්නාට මේ කියනා දෙවියන් වහන්සේලා මුදුන්පත් කරන්නේ නම් තෙදවරන් පස්වාන් දහසකට ආයු බොහෝ වේවා! ආයු බොහෝ වේවා ! ආයුබොහෝ වේවා !!.

මේ හැරුණුවිට මොරටු දෙවියන් වෙනුවෙන් පුද පුපා පවත්වන විට ද බාරහාර වන විටද කියනු ලබන යාදීන්නක් ඇත. එය මෙසේය.

පස්වාන් දහසක් - පස්වාන් දහසක් පස්වාන් දහසකට ඔහෝ සාදු - ඔහෝ සාදු හිට වැන්දෙන් - බැස වැන්දෙන් - නැගු අතින් වැන්දෙත්

- උාස් නගා වැන්දෙත් - එසක්වලේ මෙසක්වලේ පුන් පණස් දඹදීව තාරුකා දීවප ලෝකයේ වැඩ සිටිනා කළු උඩගේ මන්තිශ්වරයණන් වහන්සේට කියන කන්නලව්ව දීවැස් කරුණාවට ගෙන වදාරා මේ ගැත්තන් විසින් ගොඩින් වල් අත්ත කෙටුදා පටන් - මඩින් මඩ ජීඩැල්ල ගැසුදා පටන් ආරවෙලා බාරවෙලා තවද උයන්ගස් නගා තියාගෙන අහස් අලුත් සහල් හත්නගා තියාගෙන දළුමුර හගල හුරුලු ඇතුව දින කීපයක පටන් ආරවෙලා බාරවෙලා තවද අද වූ දිනේදී උඩට උඩුවියන් ඇතුව වටට වටතිර ඇතුව, යටට පාවාඩ ඇතුව පුස්පා පුස්ප පහන් මාලාවක් ඇතුව මෙ කියන ගැත්තන් පාසින් ඔප්පකර සිටින හතලිස් හගල හුරුල්ල මෙද වූ දිනේදී සිද්දමොරටුවේ සිද්ද උඩගේ මන්තිශ්වරයාණන් වහන්සේට කියනා කන්නලව්ව දිවස් කරුණාවට ගෙන දාහතර කට්ටුවක්, විනාඩ තතර කට්ටුවක් සමාගම් ජිරීවැරූ මංගල බණ්ඩාර, කි්ර්ති බණ්ඩාර, ගලේ බණ්ඩාර මේකියන දිවප සමුහයන් වහන්සේලා පොරග රත්ගල් පරුවතේ දීවස්ලුවත් නුලුවා සාමාන්න ගබඩාවකට කුනමකට දීවස් ලුවත් නුලුවා සාමාන්ත දින කිපයක පටන් ජෙව් සිට අද වු දීනේදී ඔලියල් ඇද ගෙන මල් බුලත් සුරත තබාගෙන ජිරුවට ජිට තබාගෙන මේ කියනා දෙවියන් වහන්සේලාට ඔප්පුකර සිටින්නේ නම් පස්වාන් දහසක් ආයු බෝහෝ වේවා ආයුබොහෝ වේවා ! ආයු බොහෝ වේවා !.

ඉහත සඳහන් කන්නලච්චත් යාදීන්නත් පරිකුෂාකර බලන කල්හි මොරටු දෙවියන් කෘෂිකර්මාන්තයටත් කෘෂි සංස්කෘතියටත් සම්බන්ධ ඇදහිමක් බව පෙනේ. ගිරා සන්දේශයෙහි එන

> පළ පළ පොරන යන ගවමිරල ගිගිඊයෙන් ගවපල් කෙලින කෙලියෙන් යව ඉටු මොරටු එලියෙන්

පදනයෙන් පැවසෙන පරිදි මේ දෙවියන් අධිපති වූ අඛවිය සේ සැලැකෙන මොරටුව කෝට්ටේ රාජධානි සමය වන විටද කෘෂිකර්මාන්තය හා ගවපාලනය මහත්සේ දියුණුව පැවතිනි. මොරටු දෙවියන් බිහිවුයේ මේ කෘෂිකාර්මික සශික පරිසරයෙනි.

මොරටු දෙවියන් සම්බන්ධ මල් යහන් කවී රැසක්වෙයි. මේ කවී මගින්ද ගෙළිපෙහෙළිවනුයේ මොරටු දෙවියන්ගේ ජීවන පුවෘත්තියයි.

| — · ·                  |          |
|------------------------|----------|
| මේ ගෙටත් දොරට          | ರ        |
| ගහ කොළ වැලද වැලට       | ත්       |
| ගෙවතුද කුඹුරට          | ත්       |
| යදීන් පලදා බොහෝ වෙන්ට  | ත්       |
|                        |          |
| සිරීලකට අගප            | ත්       |
| මොරටුවේ දෙවියහප        | ත්       |
| සමග දෙව් දොළස          | ත්       |
| වදීම් අදරින් තබා මුදුන | ත්       |
|                        |          |
| කැස්වැ වැවේ සි         | ු ව      |
| යන එන යකුන් දුටු වි    | ට        |
| මරමැයි සරු නොකො        | ව        |
| වැජඹී මීගස යකෙක් එම වි | ව        |
|                        |          |
| ම්ගස යකු එවි           | ට        |
| වැද සිට උඩගෙ මැතිදු    | ට        |
| ගැති වම් ඔබ නම         | ට        |
| දෙවන් වරමක් මෙමටහනික   | <b>a</b> |

මේ කව් වලින් මොරටු දෙවියන් පළිබදව කියැවෙනනේ යැදීන්නෙහි එන පවතට වඩා වෙනස් කථාවකි. එසේම රයිගම් හේවාගම් සල්ජිටි තුන් කෝරලේට මේ දෙවියන් අධිපති බව පහත

| සදහන් කව් මගින් කියැවේ.                                                                                     |                      | දෙයියන් තෙද අණසක පැතිරේ                                                                                  | යා             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| පුන්සඳපායන ලෙස කවිසම<br>රන්දොර විසිතුරු මැතිදෙකි උඩ<br>බිම්බරසෙනගක් පත්වීය මෙර<br>දෙන් සිරි සැප අද සලසා මෙර | ගේ<br>ගේ<br>ගේ<br>ගේ | හේවායන් පිරිවරට සැදී<br>ආවායින් රට දිවස් බලා<br>හේවාගම් කොරලේ පුරා<br>පැවා තෙද අණසක නොවලී                | ලා<br>ලා<br>ලා |
| මගියම් දැනගෙන යන්ඩ ලසේ<br>රගිගම් කෝරලෙ මැද වඩ් නේ<br>එගියම් කෙලිපුද ගන්ඩ මෙසේ                               | යා<br>යා<br>යා       | මෙබඳු විශාල බලපුදේශයක මෙයට වසර පන්<br>සියයක තෙද අණ පතළ මොරටු දෙවි ඇදගිම<br>අද කුමයෙන් අභාවයට යමින් පවති. |                |

# **මොද්ධ කලාව කෙරෙහි ශුී ලංකාවේ දයකත්වය**

#### අචාර්ය සද්ධාමංගල කරුණාරත්න

කලාව හා සංස්කෘතිය අනුව සළකන විට අපගේ සංස්කෘතික උරුමය පුධාන වශයෙන් බෞද්ධ පසුබිමකට සම්බන්ධ වන හෙයින් එහි පුභවය ගැන කරුණු දැන ගැනීම සදහා ඉන්දියාව දෙසට යොමුවිය යුතුය. කි.පු. සවන සියවසේ බුදුන් වහන්සේ ඉන්දීයාවේ දී දේශනා කරන ලද ධර්මය එකළ එහි පැවැති විශ්වාස හා පරිවයන් සම්පූර්ණ්යෙන් වෙනස් කිරීමට හේතුවිය. බුදුධාගමට, කලා හක්තිකයන්ගේ සිත් සතන් තුළ පුවල සංස්කෘතික වලපෑමක් ඇති කිරීමට හැකි වුයේ ශත වර්ෂ 3 කට පමණ පසවය, මහාචාර්ය වොගෙල් ගේ මතය අනුව බෞදුධ කලාව සැබවින්ම ආරම්භ වී ඇත්තේ අශෝක මෞර්ය කාලයේදීය. එම ශේෂඨ අධ්රාජයාගේ අනුගුහය යටතේ ඉන්දීයානු කලාවට සතප ලෙසීන්ම බෞද්ධ යැයි හැදින්විය හැකි විශේෂ ලක්ෂණ ඇතුළත් විය.

මෞර්ය කුලුනු (ටැම්) වල කලාත්මක අංග පරිකෂා කිරීමේදි, ඒවාගින් දිඝ් සංවධීන ඉතිහාසයක් දක්නට ලැබේ. එහෙත් මෞර්ය යුගය, ඉතා ඉක්මණින් පිළිගත් මෝස්තරය බවට පත්වු නව නැම්මක් ඇති කළ බවද සතපයකි. මෞර්ය යුගයේදී කලා නිමාණ සඳහා මාධප ලෙස ශිලා හදුන්වා දුන්හ.

අශෝක අධිරාජයාගේ ධම්දූත මෙහෙවර ඇරඹීමෙන් අනතුරුව, බුදුධාගමේ සංස්කෘතික බලපෑම, එහි ආගමික පණිවුඩයද සමග ඉන්දියාවෙන් එපිට දේශයන් කරා වපාජත විය. ධම් දූත වපාපාරයෙහි සෘජු පුතිඵලයක් ලෙස නෞදධ කලාව, ගෘහ නිමාණ ශිල්පය, මුර්ති ශිල්පය හා විතු කලාව ආරම්භ වු රටවල් අතර ශිල්පය හා විතු කලාව ආරම්භ වු රටවල් අතර ශිල් ලංකාවද වේ. දේවානම්පියතිස්ස රාජන සමයට පෙර යුගයකට ආරෝපණය කළ හැකි කිසිදු ආගමික වනාපාරයක් පිළිබඳ සටහනක් මෙතෙක් ලංකාවෙන් සොයාගෙන නොමැති අතර, පවත්නා නමටාවශේෂ නිසැකයෙන්ම බුද්ධාගමට සම්බන්ධ වේ.

කෙසේවද. මොහෙන්දෝජාරෝ සහ හරජපා වැනි නගර යන්ගි කරන ලද කැණිම් වලින් ඉන්දියාවේ කලා ඉතිහාසය බුදධාගම බිහිවීමට පෙර යුගයකින් ආරම්භ වන බව පෙන්වා දී ඇත. බුද්ධාගම වනාජතවීමට පෙර පැවැති යුගයේ උතුරු ඉන්දියාවේ මාග්දේශක බලවේගය ව පැවතියේ වේද සංස්කෘතියයි. බාහමණ ආගම වෙතින් බැහැරව සිදුවු බුද්ධීමය සංකාන්තිය සහ අශෝක අධිරාජයාගේ පයත්නය ඉන්දියාවේ සංස්කෘතික නැඹුරුව කෙරෙහි බලපෑමි ඇතිකිරීමට සමත් වුග. බෞද්ධාගමික අනුගාමිකයෝ තමන් අලුතෙන් උගත් ආගම කෙරෙහි දැක්වු උද්යෝගය කලා මාධප මගින් පුදර්ශනය කළහ.

ඒ අනුව ඉන්දියාවේ මුල් බෞද්ධයන් අතර පවලිත වූ පධාන ගෘත නිණිණ ආකෘති හා කලා මාතිකා අශෝක යුගයේදී අදුන්වා දෙන ලදහ. මේවා ලංකාවේ මධපසථ ලෙස සංවර්ධනය වූ අතර, ඉන්දියාවේ අභාවයට ගොස් බොහෝ කල් ගතවන තුරු ද මෙහි නොනැසි පැවතිණි. උදහරණයක් ලෙස, බුද්ධාගමේ ආවේනිකලක්ෂණ ඇතුළත් ස්මාරකයක් වන ස්ථුපය, ඉන්දියාවේ සාංචි ස්ථුපයෙන් වීදහා දැක්වෙන පරිදී එහි මුල් සවරුපය, ඉතා සුළු වෙනස් කම් සහිතව ලංකාවේ පොලොන්නරු යුගය දක්වා රැක ගත්හ. ස්ථුපයේ ඇතිවු වැදගත්ම වෙනස, එහි මුදුනේ වු විතාවලිය ගඩොලින් කළ කේතුරුපි කොතකට සංවර්ධනය වීමය.

ඒ අතර ලංකාවේ විශේෂ ස්ථුප වග්ද අැත. මිහින්තලේ ඉදිකටුසැය මේ සඳහා දැක්විය හැකි ඉතාම අනගි උදහරණයයි. අනුරාධපුරයේ බූජ්ජ තිස්ස චෛතසයත්, අනුරාධපුරයට උතුරින් පිහිටි විජයාරාම ආශුමයේ ස්ථුපයත්, මිහින්තලේ කටුසැයත් එම වග්යට අයත් වෙතත් නිම්ාණයන්ය. මෙම ස්ථූප චතුරශුාකාර ගල් පදනමක් මත ගොඩනගනු ලැබේ. ස්ථුපය කරා ළගාවීම සඳහා මුරගල් හා ගරාදි වැට සහිත ගල් පඩි නෙලා තිබේ. අධස්ථල, ගලින් සකස් කර ඇත. මෙම ස්ථූප වල උපරි වසුගයන් විදසාමාන නුවූද, ඒවා ඉන්දියාවේ මුල් ස්ථූප වලට සමාන බව අනුමාන කළ හැකිය. මෑත කාලවලදී උපරි වසුගය, එනම් ගෝලාර්ධයට ඉහළ කොටස සැළකිය යුතු වෙනසකට ලක් වී ඇත.

සාංචි හා හාරුට් හි මන්ද උන්තක වලින් නියෝජනය වන, ස්ථුප වටා ගොඩ නගා ඇති වෘත්තාකාර පිළිමගේ. 15 වන සියවස දක්වා ලංකාවේ පැවැති අතර, ඉන්දියාවේ එම චෛතස ගෘහ මුල් කාලයේ සිටම චෛතසයට අදල අංගයක් ලෙස සංවර්ධනය විය. ලංකාවේ, වටදගෙය නමින් හැදින්වෙන මෙම වෘත්තාකාර චෛතස ගෘහ, පැරණි සිංහලයන්ගේ උසස් ගෘහනිමාණ දක්ෂතා විදහා දක්වති. මැදිරිගිරිය, පොලොන්නරුව හා තිරියායේ වටද ගෙවල් දැනට නටඹුන්ව පැවතියද, ඉතා සිත්ගන්නා සුළුය. මධස ස්ථුපය වටා වෘත්තාකාරව සකස් කර ඇති සිහින් අටපටටම් කුලුනු ඉතා විශිෂටය, ළයෙත් මුලින් මෙම කුලුනු ජේලියට රඳවා තිබු ගෝලාකාර ලිවහල අද දක්නට නැත.

ස්ථුපයක් සතර පස ඉදිරිකර ඇති පුක්ෂේපනය නොහොත් වාහල්කඩ ලංකාවට ආවේණක නිම්ාණයකි. කණ්ඨක වෛතපයේ නැගෙනහිර වාහල්කඩ අපට ඉපැරණි මුර්තිමය අලංකරණ ඉතිරි කර ඇත. වෙනත් පුසිද්ධ අලංකරණ වග් අතර මුල් හා පසුකාලින කාලපරිචෙඡදවලට අයත් සදකඩපහන් සහ මුරගල් ද චෙති. කෙසේවුවද, මුල් යුගයට අයත් නිම්ාණ වල මනා සංයමයක් හා ලාලිතපයක් දක්නට ඇත.

අනුරාධපුර දිස්තු ක්කයේ මහ ඉලුප්පලමෙහි ඇති හිටි බුදු පිළිමය ඉන්දියාවේ අමරාවති සම්පදයට ඉතා සම්ප බවක් දක්වයි. අනුරාධපුර යුගයේ අවසාන කාලයට අයත් යැයි සැළකිය හැකි ඉදි පිළිමය ඉන්දියාවේ මථුර සම්පදයේ ගති ලක්ෂණ දක්වයි. පොළොන්නරු යුගය වැනි නිශ්විත දින වකවානු දැක්විය හැක්කේ ඉතාම මැතදී නිමකරන ලද මුර්ති සම්බන්ධයෙන් පමණකි. කෙසේවුවද, අනුරාධපුර යුගයෙන් සොයාගත් උසස් නිම්ණවල දින දැක්වීමේදි, කාල නිණීය කළ හැකි ඉන්දියාවේ මුර්ති වල විකාශනයට අදල ශෛලින් සැළකිල්ලට ගත යුතුය.

කු.ව. 4 වන හා 5 වන සියවස් වල ඉතා පකටව පැවැති ගුජත ශෛලියේ ලක්ෂණිකයන් ඉසුරුමුණි පෙම් යුවල නමින් පසිද්ධව ඇති උන්තත කැටයමින් මනාව පකාශ වේ. කු. ව. 7 වන සියවසේ පල්ලව සම්පදයට සාදෘශ්‍ය ලක්ෂණ ඉසුරුමුණියේ මිනිසා සහ අශ්ව හිස නැමැති කැටයමේ දක්නට ඇත. මහාචාර්ය පරණවිතානයන්ගේ මතය අනුව, මෙම මුර්තියෙන් හරිජන්‍ය, වම්මවිලාහක දෙවියා, සහ අග්නි, (ගිනි) දෙවියාත් නිරුපණය කෙරේ.

ලංකාවේ කලාව කෙරෙහි බලපෑම් ඇති කරන ලද්දේ ථෙරවාද බුදධාගම පමණක් නොවේ. මහායාන බුද්ධාගමේ බලපෑම පිළිබඳවද උදහරන කොතෙකුත් දැක්විය හැකිය. දිවයිනේ ස්ථාන කිහිපයක දක්නට ඇති හෝධිසත්ව රූප සහ වැල්ලවාය අසල බුදුරුම්ගල පිළිම සමුහයද මහායාන ශිල්පකුමයෙහි නිපුණතාව පිළිබද කදීම උදහරණ වෙති. මෙම නිර්මාණ, ථෙරවාද බුදධාගමට නොකඩවා අනුගුහ දැක්වු රජවරුන්ගේ හා සමනක් වනවහාරික සංශ්යා වහන්සේලාගේත් තදබල ව්රෝධය එල්ලව් තියෙදිත්, මහායාන බලපෑම වනප්තව පැවැති 7 වන හා 10 වන සිය වස් අතර කාලයට අයත් යැයි සැළකිය හැකිය.

පොලොන්නරුව යුගයේ ඉතා සුලභ විශිෂ්ට වාස්තුව්දනාත්මක නිර්මාණ ලෙස, විශාල විත්ති හා ඩොකු වහල සහිත, ගඩොල් පිළිම ගෙවල් සළකනු ලබන නිසා, පොළොන්නරුව ථුපාරාමය, පුනණයෙන් විශාලම ගොඩනැගිල්ල නුමාවද, ඒ සඳහා ඇති හොඳම උදහරණය ලෙස සඳහන් කළ හැකිය. එය 12 වන සියවසට අයත් යැයි සැළකේ.

සාමානපයෙන් විතු, ගොඩනැගිලි වලට වඩා පහසුවෙන් විනාශ වි යාමේ ශකපතාව වැඩි නිසා දැනට ආරක්ෂාව් පවතින පැරණීම නිමාන ලෙස කුි. ව. 5 වන සියවසට අයත් සිගිරි විතු සිතුවම් සදහන් කළ හැකිය.

බෙන්ජමින් රෝලන්ස් ගේ මතය අනුව, "සිගිරි චිතු වල ඇති සංක්ෂෝහක, නෛසර්ගික අලංකාරයට අමතරව, කලාව, අලංකාරය පිළිබඳ දැඩි නූතයමය රාමුවක් තුළ සිරකර තැබීමේ පුවණතාවක් පැවැති අවදියක, අතිශය අගනා ස්වාධනත්වයක් ජිළිබඹු කරන හෙයින් ඉතා වැදගත් වේ. ඉන්දියානු විතු කාලවේ අගුකෘති අතීතවා යාමේ ශක්තියක් සිගිර අජසරාවන් තුල ඇත".

සිගිරි බිතු සිතුවම් නිමාණයේදී අාගමික පුරාණ පුවාද මගින් කිසියම් බලපෑමක් සිදුවිය හැකිව තිබුණද, ඒවා අනාගාමික ලක්ෂණ වලින් යුක්ත වේ. කෙසේ වුවද, එම යුගයට අයත්වන තිදගල බිතු සිතුවම් හා ඊට පසු කාලයකට අයත්වන මිහින්තලේ හා මහියංගන බිතුසිතුවම් ආගමික ලක්ෂණ වලින් යුක්තය. එම ආගමික බලපෑම වතීමානය දක්වාම දැකිය හැකිවේ.

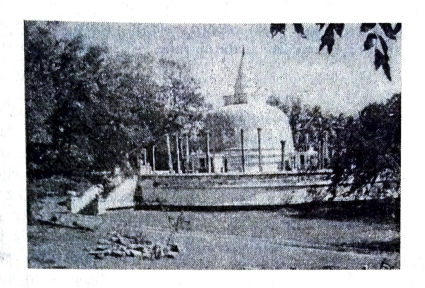
ලංකාවේ මිනිසුන් මෙන්ම, ඔවුන්ගේ භාෂාව හා අාගමත්, වාස්තු විදනාව හා කලාවත් ඉන්දියාවෙන් ආරම්භ විය. ඒසේ වුවද, එම හේතුව නිසාම, පැරණි සිංහල කලාකරුවන්ගේ කලා නිර්මාණ ඉන්දියාවේ කලා කෘති වල හුදු පිටපත් බවක් අදහස් නොකරේ. ලංකාවේ පැරණි වාස්තු විදනාවට හා කලාවට අදල උසස් නිම්ාණ, ඒවායේ පහවය දැක්වෙන ගති ලක්ෂණ ආරක්ෂා කරන අතරම, තම භුමියේ පෞද්ගලිකත්වය හා ඒවා තුළ ගැබ් කර ඇති මිනිසුන්ගේ ආධනාත්මක පුණිඩියද විදහා දක්වති. ශී ලංකාව කුඩා රටක් වුවද, එය ඉන්දියානු හා ආසියානු කලාවේ පුර්ණ සාධනයට වැදගත් දයකත්වයක් සපයා ඇත.



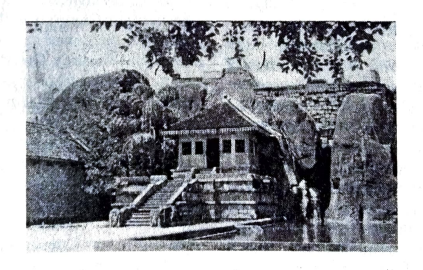
මිනිසා සහ අශ්වයා කැටයම ඉසුරුමුනිය



ඉසුරු මුණියේ කැටයම්



ලංකාරාම වටදගෙය



ඉසුරුමුනිය

# Sri Lankan Drama in English: Metamorphosis through Migration

Prof. D. C. R. A. GOONETILLEKE

"Ceylon, from whatever direction it is approached, unfolds a scene of loveliness and grandeur unsurpassed, if it be rivalled, by any land in the universe." -Sir James Emerson Tennent, Ceylon (1859), p. 26

Sri Lanka or Ceylon as it was known till 1972, has been regarded as virtually Paradise by those who have sojourned here. But despite the shrinking of the world into a global village brought about by the communications revolution in recent times, Sri Lanka remains to most outsiders a vague speck. It is an island situated off the south-east tip of the Indian sub-continent in the equatorial belt. It has a land area of 25,300 square miles or 16.2 million acres (about the size of Greece) and an estimated population of over 15 million. If outsiders have paid attention to the media, whose emphasis is naturally on the sensational, the paradise will appear, literally and metaphorically, tattered.

If the country which achieved political independence in 1948 after 450 years of colonial domination by the Portuguese, the Dutch and, finally, the British, seems an amorphous, (perhaps now turbulent) spot, its literature is generally a blank space on the literary map. It is considered as an extension of the literature of India or as of no consequence, artistic merit being equated with the island's physical diminutiveness and political and economic insignificance -- if it is considered at all! Sri Lankan fiction and poetry in English have been occasionally published outside the region, but drama not at all.

Sri Lankan drama in English is a product of a metamouphosis through migration. England exported the histories of Shakespeare, drawing-room comedies and 'popular' literature via P and O both through texts and travelling troupes. The staging of British and American plays in Sri Lanka by British touring companies still continues. Performances range from memorable experiences and lessons in serious professionl production such as the Oxford Playhouse's The Tempest in the 1960s: the clever, hilarious, modern-dress version of A Midsummer Night's **Dream** presented by Cheek-by-Jowlin 1986; to the merely competent such as The London Shakespeare Group's Twelfth Night in 1983 and even the downright poor such as The Watermill Theatre's The Merchant of Venice in 1984. Expatriate groups stage imported (British and American) plays for a mixed audience of fellow expatriates and Sri Lankans, and usually purvey light entertainment. The performances of And so to Bed (1959) and A Little Bit of Fluff (1969) by the Ceylon Amateur Dramatic Club are typical of this trend. It persists today with the Colombo Amateur Dramatic Society, preoccupied with American drama yet not having gone beyond Neil Simon's comedies. The International Theatre Group, which was as important as the Ceylon Amateur Dramatic Club in the 1950s, 60s and early 70s, does not quite fit this category in that its key membership consisted of both expatriates and Ceylonese and in that, while much of its fare was of the same kind, it did venture at times to put on serious drama. Thus, its productions included, on the one hand, Charley's Aunt (1953), Black Chiffon (1955), Blithe Spirit (1957), and, on the other, Anouilh's Ring Round the Moon (1954) and The Waltz of the Toreadors (1959), and Tennessee Williams' A Streetcar Named Desire (1968).

Local groups too perform British, American and other foreign plays. The heyday of this trend was in the 1930s, 40s and early 50s, when the Ceylon University Dramatic Society under the guidance of Professor E.F.C. Ludowyk dominated the theatre scene. The Society was the creation of Leigh Smith, Ludowyk's predecessor as Professor of English at the University College (affiliated to the University of London), and founded in 1920, but when Smith retired in 1932 and Ludowyk took over, the latter established the tradition of performing plays "in public for the benefit of an audience not confined to the university."The outstanding productions were Ludowyk's of Marco Millions by Eugene O'Neill (1942) and Jubal's of Lower Depths by Maxim Gorki (1953), yet the general level was high and the productions (not all directed by Ludowyk) spanned an impressive range from Sheridan's The Rivals (1934) and Moliere's The Imaginary Invalid (1935) to Ibsen's The Pillars of Society (1946), Brecht's The Good Woman of Setzuan (1949), Anouilh's Antigone (1950) and The Insect Play by the Capeks (1953). The Government Training College also performed such plays, though its range was narrower, as from the 1920s. Its annual Shakespeare productions directed by Augustine Tambimuttu were an event but, after his death, the trainees have found no live-wire. This trend was continued in the 1960s and 70s by a host of theatre groups such as the short-lived Little Theatre Group with its presentations of Anouilh's The Lark (1962), giraudoux's Tiger at the Gates (1962), Shakespeare's Macbeth and Sophocles' Oedipus Rex; by the Aquinas Dramatic society with its productions of Moliere's Tartuffe (1963), Ibsen's The Wild Duck (1964), Chekov's The Three Sisters (1967) and Brecht's Galileo (1969); and above all by Stage and Set with its productions of The Caucasian Chalk Circle (1966), arthur Miller's Death of a Salesman (1966) and The Crucible (1967), Shakespeare's Othello (1968), Hamlet (1973) and Julius Caesar (1979), This trend extends to the 1980s, with productions such as Strindberg's Miss Julie (1982), Brecht's Mother Courage (1982), Beckett's Waiting for Godot (1985) and Shakespeare's The Merchant of Venice (1987), but the unsettled state of the country drastically reduced theatrical production/for well overe a dacade.

It is important to observe that Stage and Set is larger than the category to which I have assigned it. This group made possible Ernest MacIntyre's achievement as a thoroughly local playwright and brought about a creative collaboration between the English and Sinhalese language theatres in its time. It presented the Chitrasena Dance Ensemble in a splendid festival of oriental dance and bal-

let in 1966, sponsored Chandrasena Dassanayake's successful satirical piece in Sinhala on the United Nations Organisation, Andi Tikai Ambalamai, in 1968; its actors participated in both Henry Jayasena's enormously successfuly adaptation into Sinhala of Brecht's The Caucasian Chalk Circle Hunuwataye Kathawa  $MacIntyre's \, production \, in \, English \, of \, the \, same \,$ play. In fact, in May 1967, the Sinhala and English productions of Brecht's play were staged on alternate days, providing a rare feast for play-goers. In the 1980s, this kind of collaboration was attempted only by a solitary individual, Richard de Zoysa, whose shocking murder in 1990 brought his promising career to an untimely end. Stage and Set also performed original local plays in English -- Gamini Gunawardena's Rama and Sita in 1965, MacIntyre's own plays, The Full Circle of Caucasian Chalk in 1967, The President of the O. B. A. in 1970 and The Education of Miss Asia in 1971.

Locals wrote 'imitations' or adaptations of English plays and these were performed. The I.T.G.'s presentation of Mr. Nidikumba (1957), an adaptation of Pinero's Dandy Dick by Professor Ludowyk, was a rare instance when this group 'went native'. Ludowyk's other adaptation, Sidney Grundy's A Pair of Spectacles as He Comes from Jaffna (1934), has proved far more popular and enduring, and is still a favourite among local players and audiences. It was staged most recently in 1991.

However, the most important trend from the point of view of the progress of Sri Lankan drama in English is that of local playwrights writing original plays in English and having them performed by locals -- as from the 1930s. Under the influence of an aspect of the English 'thriller' which presented the East as exotic, mysterious and sinister, Dick Dias in the 1940s wrote plays of the 'popular' sort, melodramas, The Red Dragon and Kali's Daughter. The Red Dragon was perhaps based on an obscure 'thriller' of the Edgar Wallace-Sexton Blake type but was substantially his own creation, while Kali's Daughter appears more unquestionably his own. Dias also acted in his plays and saw to all aspects of their production. He was notable for persuading 'respectable' ladies to appear on the stage, something regarded as disreputable according to the morals of the time -- for instance, Lady Susanta de Fonseka in The Red Dragon, and for his technical cleverness and elaborate stage machinery. "Dick thrilled audiences when he sent on stage two hundred gallons of gushing water to destroy a rock cave in his production of Kali, the ruthless goddess of war. Huge tanks fitted with valves collected the water at the bottom and sand-bags on the stage absorbed the water that sprinkled on the floor."2

Yet the real growth as such of Sri Lankan drama took place under a different set of British influences -- Shakespeare's histories and English drawing-room comedies. It led to the development of two main genres -- one, the dramatisation of history and legend, and the other, a blend of farce and mild social satire,<sup>3</sup> that is, until MacIntyre burst upon the scene. It is likely that Oscar Wilde and Noel Coward strongly influenced the latter, while Sheridan too made an

impact. Wilde's comedies were universally admired and even studied in the schools. Coward was much read in the 1930s; the few who went abroad, probably, saw and spoke about his 'comedies of modern manners'. Wilde. Coward and Sheridan, a school favourite, may have influenced our writers especially in their focus on polished and witty lines to evoke laughter.

The historical strain begins with Sri Nissanka's Our Lanka (1939), celebrating the hero-king Dutugemunu who vanquished a foreign invader, relevant in the colonial situation in which Sri Lanka was placed at that time but without value as drama. Much less pardonable are V. Ariyaratnam's completely abortive attempts to write drama in this vein - Christopher Columbus (1969) and The Sigirian King (1973). Lucien de Zoysa's sheer experience in acting and directing plays helped him, in writing his own plays of this kind, to give them a certain effectiveness in staging and a certain skill in characterisation. His works include Princess of the Lonely Days (1957), Fire and Storm Wind (1958), Put Out the Light (1964) and, his best Fortress in the Sky, (1956), Fortress in the Sky is based on the life of the parricide-king Kasyapa (5th century A. D.) who chose a rock-fortress Sigiriya to be his capital as a defence against the possible return of his younger brother, Moggallana, who had escaped to India. While the recreation of the past is stilted, De Zoysa invests his main characters with a psychological depth which has a human relevance even today. Prince Kasyapa appears a Hamlet-like hero who is compelled to involve himself in politics and deteriorates from an idealistic individualist to an inhuman tyrant, driven by delusions of divinity. Migara, his Commander-in-Chief, is the Machiavellian with a cause.

Sri Nissanka and Lucien de Zoysa were probably inspired by the colonial Bard-of-Lanka syndrome, by the grandeur of our history and legend, and by national pride as against British dominance. In regard to De Zoysa, It is also likely that he saw his plays partly as a vehicle for his own histrionic bent. But Gamini Gunawardena's motivation in writing Rama and Sita (1964) is different, an attempt to place the legend in "proper perspective" and as universally relevant, not to write a historical play in the orthodox sense;4 to render ancient myth in contemporary terms -- like Cocteau and Anouilh. Gunawardena bases himself on the most interesting section of the Ramayana: Sita's immolation signifies Rama placing his public role, even political expedience, above personal considerations, even love, and deals with the kind of conflict that has given rise to great literature like some of Shakespeare's plays. The Sri Lankan version, influenced by Eliot's the Four Quartets, is couched in an idiom that is poetic but not dramatic. It tends to be abstract and appears even pretentious. It does not convey much point or meaning and generates some emotion only at the climax. Gunawardena's attempt, however, is interesting because he has aimed at a level more sophisticated and more expressive than realism.

The Sri Lankan audience, however, is much more fond of the other genre, the blend

of farce and social comedy. C. H. Gunasekera's The Blind Eye (1933) -- the first original play written and published by a Sri Lankan in English -- is in thes vein, but its pioneer was H. C. N. de Lanerolle with his first 'Ralahamy' skit, A Wife or Two, in 1927, and its main exponents were Lanerolle himself and E. M. W. Joseph. They wrote a clutch of such plays in the 1930s and 40s -- The Dictator, Well, Mudaliyar, The Senator, Fifty-Fifty, The Return of Ralahamy, Ralahamy Rides Again. These plays are highly topical and are now dated, needing a knowledge of the Sri Lankan context at that time for their appreciation, but some of the character-types are universal. Characteristically, these playwrights adopt the position of the snobbish highly Westernized upper class laughing at the less fortunate, less Westernized Ceylonese lower down the social ladder. These plays, from one important aspect, are of a masochistic sort during which Ceylonese laugh at their own use of the English language. In The Senator (1948), Dionysius Sumanasekera's and Hadjiar's 'broken English' is a source of comedy and identified with the uneducated, like Shakespeare's Dogberry in Much Ado About Nothing and Chaucer's carpenter in The Miller's Tale who thinks of "Novelis flood", confusing 'Noe' (Noah) 'Nou vel' (Chistmas).

Dionysius Sumanasekera's 'broken English' is very much in evidence in "Fifty - Fifty". In this play, De Lanerolle treats pleasantly and humorously the 'ethnic' conflict (between the majouity community, the Sinhalese, and the minority, Tamils) which has assumed today acrimonious, evan fearful and intractable dimensions. To understand his satire on the (Ceylon) Tamil demand for as much representation as the Sinhalese in Parliament, one needs to know the ethnic composition of the island's population. It has remained more or less the same during the last 50 years and the 1981 census had it as 73.98% Sinhalese, 12.6% Tamils, 7.12% Moors, 5.56% Indian Tamils, 0.29% Malays, 0.26% Burghers (descendants of the Portuguese and the Dutch), 0.20% others. Of the 12.6% Tamils, less than half live in the North of Sri Lanka; the majority live among the Sinhalese and usually at peace. It is in this context that De Lanerolle is able to advocate inter marriage as his solution to ethnic problems!

In 1979, E.M.W. Joseph wrote yet another play in the same vein, The Foreign Expert, which illustrates very markedly the tendency of Sri Lankan playwrights to concentrate on biting and pointed dialogue at the expense of constructing a coherent and meaningful play, to rely on lines, not on plot or very complicated plot with (improbale) intrigue, a la Sheridan's School for Scandal and The Rivals or Oscar Wilde's Importance of Being Earnest and Lady Windermere's Fan. Joseph's play exposes Westernized urban Sri Lankan society, focusing on the impact of British imperialism and showing up especially "the brown sahib".

From one aspect, Ernest MacIntyre

wrote in the tradition of social satire he inherited. But his departure from it is more important. In the Lanerolle - Joseph plays, Sri Lankan English was a target for ridicule, but by the 1960s it was taken seriously, as a medium for serious imaginative literature too. MacIntyre said:

"It slowly began to dawn on me that a meaningful use could be made of English culturaly only if it is used in leiterature, and the theatre to recreate in art the people who use it in Sri Lanka and derived from the way in which they use it........... With "Miss Asia" and "Grotesque Comedy" I kenw I was getting somewhere in recreating in the world of art a people from a sub-culture without trivializing them."

It is important to emphasize though that, , in MacIntyre's plays themselves, language is not an issue and does not draw attention to itself; the language is a medium, as more recently in Nedra Vittachchi's plays. The local language helped the audience, when the plays were performed, to identify with the experience and the identification was unconscious, as it ideally should be; the audience was unaware of the localness as such of the language. MacIntyre's use of language draws attention to itself only in his last published play, Let's Give Them Curry (1985), in which the situation of immigrants in Australia is defined through their variety of speech and partly in terms of it.

Post-colonial playwrights also utilise formal experimentation imported from Europe and America. Influenced by Absurd Drama, MacIntyre adopted this then innovative form -- in The Loneliness of the Short - distance Traveller (1971) and A Somewhat Mad and Grotesque Comedy (1973). Lakshmi de Silva has identifed three of his characteristic qualities -- stagecraft, energy, wit'. 6 The Loneliness of the Short-Distance Traveller is emotionally gripping too. It dramatizes the theme of loneliness with characters who are representative of average humanity, not indeviduals. MacIntyre himself provided a true guide to the play in his brief preface to it when it was originally published:

If it is true that one of the things that Ionesco was saying was that all the chatter between human beings did not amount to communication, it is equally true that it would be tragic and suicidal to assume that you can do without the warmth and companionship of people, however meaningless and non-sensical they appear to be.<sup>7</sup>

Perera, the main character, is aware that the polite social conversation in his rail-way carriage does not mount to communication with his fellow travellers and, this having got under his skin, spurns it. But when they, as a consequence, take a different train (though with a bad conscience), he finds that he cannot do without them, is driven to talking to an im-

aginary companion and, finally, to suicide. The railway carriage is a microcosm of the modern world. MacIntyre is able to dramatize, within a one- act play, nothing less than a tragic aspect of the situation of modern man.

A Somewhat Mad and Grotesque Comedy registers a development in his command of Absurd Drama. Again a one-act play, yet it is both more local and more universal -- on the theme of violence, seen as something eternal and evil, starting from the murder of Abel by Cain, but more prominent and widespread in recent times. The play also provides insights into family structures and priorities in contemporary life and is critical of these. The grotesque is the convention and framework for the play. It is most effective when the absurd, the bizarre, the fantastic are presented in a matter-of-fact way; the concluding serious section is a little heavy, but has had an impact on audiences during actual performances. The characters, again, are representative of average humanity today, not individuals. It is a telling irony that it is the crazy grandmother who expresses the sane commentary on the action.

That both these plays occupy only one act indicates a limitation in MacIntyre's creative powers at this stage, but their significance is not narrowly Sri Lankan and they have a value as literature and as drama. In **Let's Give Them Curry**, written and set in Australia where he migrated to in 1974, MacIntyre is in

control of three acts. The play evolves out of his Sri Lankan dramas. Its intention is serious, to present the problems of immigrants (his specific example is a Sri Lankan family in Australia), and his mode is characteristic, comedy.

The satirical trend in Sri Lankan drama persists till the present day. It is evident in Nedra Vittachchi's flair for sophisticated comedy which is revealed in her (realistic but flippant) sketch of the physical problems of marital life in Bed and Bored (1986), But really Vittachchi is MacIntyre's successor in that, like him, she is equally fond of experimental theatre. Breakfast Table (1986), a serious play revealing human insight, dramatizes the failure of a couple to communicate the love they genuinely feel for each other -- a failure which sours their marriage. It is an inability to communicate rather than a failure to do so which figures more characteristically in Absurd Drama, but the situation in Vittachchi's play is akin to the latter. The wife is quite bright and capable of breaking down the barrier between herself and her husband, but he suffers from a sense of insecurity (he is more the guilty party) which makes him misunderstand her. Her speech conveys one thing to him, but her thoughts are different, fixed on him, and she is bored with her would-be lover. The husband and wife take things at cross purposes. Vittachchi's technique of verbalising thougt is reminiscent of Eugene O'Neill. The play is a mini-tragedy.

Start Cave Walk (1986) is wider in scope and more deeply serious. It is realistic in its dialogue and psychology, yet the total presentation amounts to a symbolic dramatization of how romantic love breaks up in the face of the demands and pressures of life. The play begins in a forest which provides shelter for the lovers, but once they leave it and enter the cave, they are disturbed outwardly and inwardly, whereas racial difference, social and family problems do not act as barriers to their romance and unsettle them, the walk in the cave does. The boy has tended to live on a day-today basis without decisively committing himself to a future together with the girl, while the girl seems more adventurous and more deeply in love. Thrown together and their own resources, the pressures during the walk in the cave lead to a mounting hysteria on the part of the girl and growing exasperation on the part of the boy. The situation recalls Maurois' view: Andre people.....together are like two ships anchored side by side.....their hulls meet and groan.' The echo in the cave is disquieting, while the walk itself conveys to the audience a real sense of the two going round in circles. After their experience in the cave, they become maturer and wiser, arrive at an understanding of the superficiality of their love.

In Vittachchi's plays, women tend to appear in a better light than men, but whether we can connect this conclusively with the author's sex is debatable. After all, women appear so in Jane Austen's or George Eliot's novels as well as in those of men too, Thomas Hardy's or Ediriwira Sarachchandra's. The selected plays of Vittachchi bring out the range of her talent. Her more ambitious efforts -- The Smart Ass (1978) and Pasteboard Crown (1980) -- do not quite come off as texts though piquant and entertaining in performance.

Rasika Abeysinghe's play Family Bonds (1989) focuses on youthful romance and parental inhibition. At one level, it is funny, farcical, in the vein of Lanerolle and Joseph, while, at another level, it is black, in its treatment of family emotional fetters, and expressed in a non-realistic mode. In Sri Lankan society, despite women's liberation in certain spheres -- equal pay for men and women in the same profession, these fetters are shown as being imposed on women more than on men. The play is heartening evidence of creative potential in English drama among the young.

Reggie Siriwardena enriches Sri Lankan drama by writing a different sort of play --Prometheus (1989). It is an argumentative, intellectual play. It is set in new York, yet connected to Sri Lanka and is topical via the characters: Susil, a Sinhalese and Rohan, a Tamil, who was rescued by his Sinhalese friend from a burning building in Colombo in July 1983 during the ethnic disturbances. But the issue the play examines is not Sri Lankan as such but one important for the

whole of modern civilization -- the permissible limits of technological development and its danger to human society. The issue is orchestrated through a symbolic use of chess and the computer. Rohan, a computer programmer, explains to Susil, a chess enthusiast: "what we"re doing is to tade chess from men and give it to machines."However, a virus is introdrced into the computer which could play chess beter than the most skillend human beings, and the human spirit finally triumphs. Rohan conceives himself as Prometheus (the legendary Prometheus stole fire from the heavens) -- an appropriate name for one who favours advanced scientific ideas. He is finally found wanting. Though the dialogue is light, the play is more serious than a jeu d' esprit. It is not humorous but there is a point in the author calling it a 'comedy': it is positive in its drift and conclusion. Yet the game of chess is too narrow a field to scrutinize the large and momentous issue the play raises and this is a limitation in an effective drama.

Ediriwira Sarachchandra's The Golden Swan or Beyond the Curtain (1989) and bandula Jayawardhana's The Tragedy of Musila (1984) are Based on the Jataka tales, stories of the many births of the Buddha before Enlightenment. This ancient collection has proved an inexhaustible source of nourishment for Sihalese literature and Sinhalese culture, and has shown itself to be perenially relevant. Sarachchandra's immediate sourc, The Swarnahansa Jataka, in-

spired his Sinhalese play Bhava Kadathurawa. The English play, like his novels in English Curfew and a Full Moon (1978) and Foam Upon the Stream (1987), is not a 'transcreation' but seems to me an original effort, somewhat like Beckett's French and English versions of his plays. It is written in crisp prose dialogue, yet the main burden of meaning is expressed by songs placed at a few yet climactic points in the development of the action. As in NOH drama, the chorus occasionally voices the thoughts of the characters. Sarachchandra blends Western and Eastern forms.

This play is Sarachchandra's first in the English language. Written in his 75th year, it reveals that the creative energies of our greatest man of letters at the present time (winner of the Asan World Prize in 1983 and the Ramon Magsaysay Award in 1988) are far from spent. It embodies his basic convictions about drama and society. Referring to his Sinhalese plays, he said:

I have not used theatre for any 'ulterior' purpose:

my plays are based on legends and deal with basic human relationships such as those between father and son, husband and wife. This material is capable of infinite variation; you never exhaust it.8

The Golden Swan is based on legend and does focus on 'basic human relationships', the relationships within a family of a Brahmin widow and her daughters with the deceased father a veritable presence. The father, in derect line with the Lion of Sarachchandra's Sinhalese play Sinhabahu, embodies parental affection and responsibility. He tries to provide for his family, destitute after his death, by returning to it in his present form of a golden swan and leaving behind for them his golden feathers, one by lone. The mother has the same parental qualities, but has been transformed by the pressures of life into a coarser worldly character. Through her, Sarachchandra orchestrates his main theme, acquisitiveness. Her daughters Nandavati and Sundarinanda, in their tenderness and sensitivity, act as a foil to her, while they themselves are differentiated as distinct individuals, Nandavati being practical. It is a reflection of their respective characters that the daughters can express themselves in song whereas their mother cannot. The widow decides to capture the swan to ensure a permanent source of income and, after an all too brief strugte of conscience, she even allows the two merchants to pluck all the feathers of the swan in one fell swoop.

Her deed is horrifying in that this will cause the death of the swan who, it must be remembered, is her dead and caring husband in a new form of being. The swan's golden feathers are works of art to the daughters but, to the mother and the merchants, they are a mere commodity. It is the latter who have their way. The tragic death of the swan is the culmination of the many layers of meaning generated by the text.

Sarachchandra is dealing with 'the human condition', But he also obliquely performs 'the task of social criticism.'9 In contrast to Bandula Jayawardhana in his play Musila, Sarachchandra is interested in the social and cultural critique made possible by the Jataka story. Sarachchandra believes that, at the present time, moral and aesthetic values have declined, that society has become consumerist and art commercialised, that capitalist development has overturned the traditional value system. He said:

Greed and the attachment to worldly possessions have been condemned in all religions, but in the Buddhist sytem of values which guided Sinhalese society in the past they acquired special emphasis. Today such values are despised.<sup>10</sup>

Sarachchandra, in this play, is able to suggest powerfully and in wholly dramatic terms that acquisitiveness and a commercial view of the individuals but social evils, to suggest a tragic view of the individual and society.

The Tragedy of Musila is the Eng-

lish version of Bandula Jayawardhana's Sinhalese play, The Musila Nadagama, which has a source in the Classical Sinhalese poem, Guttila Kavya of Wetteve, and still further back, in a Jataka story (Guttila is a bodhisat). It is a Buddhist Morality play which, like an effective Christian Morality play, Everyman, injects a human interest into religious doctrine. Yet Musila is different from Everyman in that it works, not in terms of the interplay of personifications of abstract qualities such as Fellowship, Good Deeds, Knowledge, Beauty, Strength and Discretion, but in terms of the interplay of human characters (with Sakka, the king of the Gods, figuring as a deus ex machina). Guttila's father makes the moral of the play explicit:

That virtue is the key to true success And discipline and character is triumph.

Jayawardhana, however, shows more interest in character than in doctrine -- a considerable interest in the psychological and moral aspects of character, especially of the 'villain', Musila, the man who wishes to supplant his teacher, Guttila, the King's musician and musician par excellence, Musila who had been nurtured in the teacher's own household as was the custom in ancient Indian culture. Jayawardhana's retention of the conventions of historical verse drama in no way disguises the relevance of the them: the 16th century poem identifies Musila's fault as a lack of reverence and gratitude towards his teacher,

but the 20th century play emphasizes aesthetic rather than moral failure: Musila, motivated by a desire for success, can only master as much of as can be taught.

Sakka: O Guru be assured, this is no contest

'Twixt Age and Youth, but art and craftmanship. Guttila had taught, and Musila had learnt, the grammar of music, literally, the entire grammar of music, but Guttila was a selfless genius whereas Musila could acquire only mere craftmanship. Symbolically through the intervention of the King of Gods, Jayawardhana suggests that, when challenged, Guttila though aged relies on inspiration and his genius to compete and to be innovative, to create a new kind of music. Guttila snapping the strings of his instrument symbolically indicates his breaking with tradition. Jayawardhana suggests throughout the play through Guttila an aesthetic of the transcendence of the self in the act of creativity. The formal style of this play, its use of poetry, its language resonant with echoes of the classical idiom of the Guttila Kavya, is a contrast to the style of plays such a those by MacIntyre, Vittachchi and Abeysinghe, but is appropriate to its elevated subject, a dramatisation of a story of the Buddha. This play is also different in that it is an example of a radio play (originally broadcast by the Sri Lanka Broadcasting Corporation with a distinguished cast including Richard de Zoysa and Iranganie

Goonesinghe), 11 though it lends itself to stage presentation too.

The several trends discerned in Sri Lankan drama in English in the last 60 years take place concurrently, though in Australia they tended to succeed one another. Sri Lankan drama in English emerges as the product of a complex process of a metamorphosis. It has lagged behind poetry and fiction in English and behind drama in Sinhalese. G.N. Devi describes a parallel situation in India: "Marathi, Hindi and Bengali have highly developed drama and theatre to their credit. Drama is conspicuous for its almot total absence in Indian English."12 In Sri Lanka, in earlier ages, there was no drama in Sinhala except rituals -- only rudimentary impersonation such as the costume and dialogue in thovil, a parade of characters who 'walk' or dance in kolam or simple bawdy comedy in sokari; whereas the record of sophisticated poetry in Sinhala goes back at least as early as the 8th century and there is a literature of prose narrative in Sinhala from the 12th - 13th century onwards. Of course, thovil, kolam and sokari need to be more carefully distinguished from one another. Thovil is an exorcistic ceremony where the devils of disease and Maha Sona (Death, The Grave ) are summoned, appeased by offerings and dismissed. Kolam is pure masked mimic entertainment, rather like Medieval Estates Satire, based on the appearance, costume and weaknesses of certain professions and officials, nothing exorcistic

or ritualistic (though bears and lions appear too -- just for mimicry). Sokari, though comic, has deep ritual roots. In ancient times, there was Sanskrit court drama in India, but in Sri Lanka no-one saw it and so found no inspiration to follow even if they read it; therefore, even court entertainment was limited to dance, lyric and epic. Interestingly, Sarachchandra saw Noh and Kabuki before he visualised the possibility of reviving native (stylised) forms. He personally realized why Sanskrit drama was only read, never performed, here. Yet in the last 40 years a drama in Sinhala has been abundant and has included numerous exciting efforts.

The comparative dearth of Lankan drama in English requires a complex explanation. In the 1930s and 40s, Sri Lanka was a colony and the colonized mind unconsciously devalued the local to a level of mild comedy: Ludowyk's adaptations' Mr. Nidikumba and He Comes from Jaffna, were in this vein whereas his serious attempts at drama were productions of European plays. There has never been commercial drama in English as such. The function of university drama seemed to be essentially intellectual, to interpret distinguished Western drama--an academic 'trip' to the West. Professor Ludowyk defended his position in later life in these terms: "Perhaps there was some snobbery, some arrogance and some narcissism involved, but I still think that it is worth while keeping the lines open for

internationalism. After all, that is, by definition, one of the functions of a university, and we were a University socieety." 13 But he did admit in the same article: "I remember Robert Nicholl Cadell telling me, as we talked on the lawns of King George's Hall [of the University College] after a performance of Lady Precious Stream, that he'd have been better pleased at seeing something written by a contemporary playwright in Ceylon. He was right. I remember his remark with keen regret, because our friendship was so short, and I learned to value it all too late. I think this was something the Dram Soc should have tried to do. It has, I think, to be put down to the debit side."14 Amateur theatre outside the university tended to be the production of plays by groups of friends for the fun of it -- for example, the staging of the Lanerolle plays. There was hence no demand for good scripts. Morever, given theatre conditions in Sri Lanka. the average playwright could entertain little hope of having his plays performed. MacIntyre had the backing of, and could rely on, a serious, committed, talented group, Stage and Set, with a history of stage successes, but it has had no successors as yet. A common ambivalent attitude to the British -- one may reject them, but never their standards of art and drama -- breeds a secret lack of confidence which perhaps leads to light comedy. Until recently, Sri Lankans were generally not quite abreast of contemporary drama in the West and things from the West reached the island somewhat belatedly. Professor Ludowyk got onto Brecht quite early ("The Good Woman of Setzuan was memoravle as the first Brecht play to be put on the boards in Ceylon."15), but this was exceptional even in his record. Drama and theatre in English is controlled by the Westernized elite in Colombo and, unless they produce among themselves people strong enough to rebel against their class, they will be unable to hold an honest mirror to themelves and society and write original plays of value. Nedra Vittachchi is limited by her class affiliations, whereas MacIntyre possessed the strength to rebel, It was significant that in his later years in Sri Lanka he and Stage and Set were collaborating with Sinhalese theatre folk. Reggie Siriwardena is a remarkable creative individualist who is deeply versed in things Western and Ediriwira transcends this elite. Sarachchandr and Bandula Jayawardhana are deeply rooted in Sinhalese culture. It is important that sections of society, apart from the Westernized elite, and thereby a wider pool of talent, should enter the English theatre scene. Translations into English of Sinhalese and Tamil plays would be useful, though stylized plays are difficult to translate into actable versions. There is , however, no substitute for plays originally written in English. Given the circumstances in which Sri Lankan drama in English has been placed in the last seventy years, the burst of creativity in recent times in this field is indeed remarkable.

## **NOTES**

- E.F.C.Ludowyk, The Universit Dram Soc: A Letter from London', in New Ceylon Writing, 1971, p.2
- 2. E.Mannaperuma, 'The Return to the Red Dragon', in The Ceylon Observer: Magazine Edition, 18 January 1967.
- 3. Vide Lakshmi de Silva, 'Ernest MacIntyre: Potential and Performance', in New Literature Review, No. 13, 1983, p.33.
- 4. Gamini Gunawardena, prefatory matter. in Rama and Sita (Colombo:Privately published, 1964).
- 5. Quoted from Lakshmi de Silva, 'Eunest MacIntyre',p.31.
- 6. Ibid., p.32.
- 7. Ernest MacIntyre, note to The Loneliness of the Short Distance Traveller, in New Ceylon Writing, 1971, p.23.
- 8. Quoted from A.J. Gunawardena, 'Sarachchandra's Latest Play' in The Island, 15 September 1988.
- Ediriwira Sarachchandra, 'In Search of an Indigenous Theatrical Idiom -- the Role of the University and the University Dramatic

- Societies' (The E.F.C. Ludowyk Memorial Lecture 1989: University of Peradeniya, Sri Lanka), p. 14.
- 10. Ediriwira Sarachchandra, 'Development and Traditional Values: Moral an Aesthetic' (ThePunitham Tiruchelvam Memorial Lecture 1989: Sri Lanka Tamil Women's Union),pp.5-6.
- 11. Radio Drama should not be underrated. As Gordon House, Head of Drama of the B.B.C. World Service has said, "Radio is a ruthless medium for revealing insencerity or formula acting" -- London calling, November 1991,p.12. Therefore, the play itself must ring true.
- 12. G.N. Devi, 'The Commonwealth Literature Period: A Note Towards the History of Indian English Literature', in A Shaping of Connections: Commonwealth Literature Studies -- Then and now ed. Hena Maes-Jelinek, Kirsten Holst Petersen & Anna Rutherford (Denmark: Dangaroo Press, 1989), p.60.
- 13. Ludowyk, 'The University Drama Soc: A Letter from London', p.7.
- 14. Ibid., p.6.
- 15. Ibid., p.5.

## Translations and explanations:

Andi Tiki Ambalamai - The vagabonds' Shelter (The title alludes to a folk tale of some vagabonds who hoped to make soup, each banking on the other's generosity. Here the "shelter" is the U.N.O.)

Hunuwataye Kathawa - The Tale of the Chalk Circle

Swarnahansa Jataka - The Golden Swan - A Birth-tale of the Bodhisatva (an aspirat Buddha)

Bhava Kadathurawa - The Curtain of Being (a dramatised version of the same story)

Sinhabahu - a stylized drama with mime, dance and song. The title is the name of an important character in the play. It tells of the slaying of the Lion by his son, Sinhabahu, the father of Vijaya, the founder of the Sinhala nation. Literally, Sinha is the Sinhala for 'Lion' and bahu the Sinhala for 'arm'. which, as in the Sanskrit of the Dasakumaracarita where "great armgreat strength",

signifies power, and is later found in the names of kings (e.g. Vijayabahu, Jayabahu=Victorious Power; Gajabahu=Elephant Strength).

The Musila Nadagama - The Drama of Musila, Drama here, as in Greek theatre, implying stylization, song, dance and dialogue.

Guttila kavya - The Epic of Guttila ( the poem relates the birthtale of the Bodhisatva as a Master Musician, Guttila, whose position is contested by his ungrateful pupil, Musila).

thovil - devil-dancing.

kolam - masked dance.

sokari - meaning of the word unknown; Ediriwira Sarachchandra guesses at chokri, the Hindi for young girl. A ritual dance drama with mime and song; very comic involving the cinceiving of a child by a barren woman and the facts behind this pointing to fertility; a fertility ritual performed on a threshing floor.